
1 
 

O CÔMICO-IRONISMO E O DIREITO EM PLANETA DOS MACACOS 

Juliana Cunha Brandão1 

RESUMO 

O artigo tem como finalidade perscrutar alguns dos temas jurídicos que circundam a 

saga cinematográfica Planeta dos Macacos, com foco no filme Planeta dos Macacos: 

O Reinado. São abordadas formas de fundamentação dos direitos fundamentais, 

elegendo-se a definição de Saulo de Matos, calcada no direito do indivíduo de não 

ser humilhado, associando a justificação do autor ao direito à autodeterminação 

representado na criação artística estudada.   Delineia-se o formato cômico-irônico da 

narrativa consoante o esquema classificatório de Robin West e como esta se coaduna 

com uma leitura do Direito que enfrenta as contingências e as fissuras nas 

convenções sociais.  

Palavras-chaves: Arte e Direito. Direitos Humanos. Autodeterminação. Comédia 

Irônica.  

 

1 INTRODUÇÃO 

Planeta dos Macacos nasceu como um romance do escritor francês Pierre 

Boulle, lançado em 1963, no qual o protagonista se aventura em um planeta estranho 

onde macacos de inteligência avançada dominam humanos escravizados e 

animalizados. Na sátira, os diferentes tipos de símios chegam a compor um sistema 

de classes.  Em 1968, a ideia ganhou as telas de cinema com uma adaptação seguida 

por quatro filmes de continuação ao longo dos anos 70 e até duas séries derivadas, 

uma em desenho animado. O filme de 1968 ganhou um remake em 2001 pelo famoso 

diretor Tim Burton e em 2011 a série de filmes passou por um “reboot” sendo reescrita 

e atualizada. Como parte desse relançamento da franquia, foram produzidos até o 

momento quatro filmes, Planeta dos Macacos: A Origem, Planeta dos Macacos: O 

                                               
1 Bacharela em Direito pela Universidade Federal da Bahia e Bacharela em Direito pela Faculdade 

Baiana de Direito. Pós-Graduada em Direito Processual Civil pela Faculdade Baiana de Direito. E-mail: 

julianabrandaojcb@gmail.com. 



2 
 

Confronto, Planeta dos Macacos: A Guerra e Planeta dos Macacos: O Reinado. O 

presente artigo aborda os quatro filmes que compõem o “reboot”, se alongando nos 

eventos de O Reinado.  

Em Planeta dos Macacos: O Reinado, o jovem chimpanzé Noa tem tudo que 

ele conhece arrancado de si pelas tropas de um ganancioso e desconhecido rival, 

Proximus Caesar. Noa era parte de um clã pacífico aderente a um estilo de vida de 

caça e coleta na floresta, criando águias para a prática da falcoaria e habitando tendas 

de madeira e palha elevadas além da copa das árvores. Em áreas perto da vila de 

seu clã despontam arranha-céus de um tempo esquecido, ruínas de uma civilização 

que se foi, cobertos por vegetação, sendo estes espaços utilizados como área de 

caça. A vida segue tranquila até que sua pacata vila é arrasada pelos soldados de 

Proximus, um chimpanzé com visões imperialistas. Proximus deseja acessar todo o 

conhecimento humano tecnológico de outrora para forjar seu império e conduzir a 

espécie dos macacos ao que ele entende como grandeza, isto é, um vasto poder 

militar com recursos ao seu serviço. O vilão se tornou soberano de uma colônia de 

macacos costeira e usa seus soldados para destruir povoados de outros clãs, 

assassinar seus líderes e escravizar os habitantes sobreviventes. Distorcendo os 

ensinamentos de Caesar, um grande e lendário líder dos macacos, morto há 

gerações, Proximus se autointitula Proximus Caesar, proclamando-se destinado a ser 

seu herdeiro a governar sobre os símios rumo a este profícuo futuro. Vale dizer que 

no universo fantástico de Planeta dos Macacos um vírus aumentou o quociente de 

inteligência desses primatas e teve o efeito inverso sobre a população humana, que 

perdeu a habilidade da fala, com alguns poucos indivíduos não afetados. Os humanos 

agora vivem em sua maioria uma existência rudimentar estilo “homens das cavernas”, 

a maioria sem possuir a aptidão para a fala e Proximus deseja discriminá-los, mantê-

los subservientes aos macacos e, por fim, eliminá-los por representarem uma ameaça 

a hegemonia dos símios. 

A fantasia encontra no método “faz-de-conta” um excelente meio para provocar 

reflexões sobre a realidade. A sabedoria de que onde há sociedade, há Direito, 

extraída do brocardo romano ubi societas ibi ius se aplica ao reconhecimento da 

dimensão jurídica das sociedades presentes em mundos imaginários na literatura, 

mormente porque os personagens em tais obras costumam cultivar ideias e posturas 



3 
 

sobre a organização social de que fazem parte, sendo o Direito uma forma de 

organização social (HUSA, 2015, p.181). Não por outro motivo, os volumes anteriores 

da saga de filmes Planeta dos Macacos são famosos por alegorizar alguns dos temas 

políticos cercando a história e política ao redor do globo, como o movimento dos 

direitos civis nos Estados Unidos, a escravidão, colonização, a história de Roma, 

conflitos geopolíticos da atualidade e parte de arcos de narrativas biblícas. Os animais 

no filme são personagens antropomorfizados, possuindo muitas das virtudes e vícios 

encontrados nos seres humanos. Nessa esteira, o enredo provoca uma reflexão 

profunda sobre o Direito, evocando o debate em torno da fonte do Direito e levantando 

questões sobre autodeterminação. O autoritarismo em oposição a liberdade política 

é um mote de peso na narrativa, que segue o molde irônico-cômico, revelando ao 

público, que descobre junto com o protagonista, a marcha histórica do Direito naquela 

sociedade. Uma boa parte da trajetória dos macacos caiu no esquecimento dessa 

população e símbolos do passado tiveram o seu significado olvidado. Os 

ensinamentos do Caesar original, permeados por uma consciência social pungente, 

seus valores, foram reduzidos praticamente a lenda, com poucos sobreviventes 

capazes de manter acesa a chama da sua filosofia e difundir o seu pensamento. Ao 

mesmo tempo, o domínio de Proximus expõe como o Direito pode se converter em 

uma instituição monopolizada por aqueles que ocupam o poder, sujeito ao seu 

arbítrio, sendo necessário que o protagonista veja o modo de vida dos seus ruir para 

que perceba que não pode compactuar com esse governo. 

O presente artigo alinhava um painel da trajetória histórica do direito à 

autodeterminação no plano internacional traçando paralelos com os acontecimentos 

de O Reinado. O texto, então, adentra a questão das colisões frequentes passíveis 

de ocorrer entre a defesa da soberania e dos direitos humanos, esboçando a 

necessidade de conceituação precisa do termo e algumas das abordagens científicas 

do tema, valendo-se da conceituação apadrinhada por Saulo de Matos, favorecendo 

um melhor tratamento jurídico para os casos reais de violações a direitos humanos. 

Adicionalmente, o artigo detalha como seria o Direito em cada uma das visões de 

mundo e narrativas equivalentes ventiladas por Robin West, que propõe que toda 

narrativa, o que inclui o Direito, tende a seguir um arco dentro de um número cerrado 

de arcos e combinações possíveis, atravessando os gêneros básicos do romance, 

ironia, comédia, tragédia. Situadas as feições do Direito em cada narrativa, explora-



4 
 

se como Planeta dos Macacos se encaixa no modelo cômico-irônico segundo a 

classificação de Robin West. Para além disso, trabalha-se com as ideias de Daniel 

Oitaven e Alessandra Schürig a respeito da linha cômico-irônica.  

 

2 “A LEI ESTÁ ERRADA” E O DIREITO À AUTODETERMINAÇÃO 

Noa está acostumado a viver de acordo com as leis de seu clã, sobretudo do 

que é passado às gerações mais novas pelos anciões, cumprindo mandamentos 

como não deixar os limites da vila adentrando no “vale além” (território ocupado por 

humanos) e respeitando a tradição de recolher um ovo de águia de um ninho para 

criação, uma espécie de rito de passagem para os membros da tribo. Ele trata com 

bastante deferência essa ordem legal com esteio no costume, mas diante dessa série 

de acontecimentos, quando os anciões restantes de seu clã se ajoelham a Proximus 

César e a tirania deste vira a Lei a que deve obediência, Noa chega à conclusão de 

que nem sempre a lei está certa. Logo no início do filme, ele ultrapassa a área de 

ocupação de sua tribo e adentra território proibido, o “vale além”, para encontrar seu 

povo, levado ao cativeiro por Proximus, identificando ali uma espécie de “estado de 

exceção” as normas de seu povo já que toda a ordem que conhecia foi ali subvertida. 

O jovem passa a questionar o Direito e a ansiar por um fundamento. Antes ele 

confiava nos anciões e o que eles determinavam parecia-lhe bom para a vida que 

levavam, então não questionava o estado das coisas. Quando sua vila é destruída e 

seu povo escravizado, ele conhece um orangotango chamado Raka, membro da 

Ordem de Caesar, uma ordem antiga que visa preservar o conhecimento do tempo 

de Caesar e os seus ensinamentos, de convivência pacífica entre humanos e 

macacos e diplomacia. Ali, Noa conhece a visão de Caesar de força na união entre 

macacos e proibição de membros da espécie de matarem uns aos outros, bem como 

a liderança de Caesar marcada por uma moralidade dirigida pela compaixão. Esse 

novo conhecimento expande os horizontes dele, que passa a cogitar novas 

possibilidades de existência. Essa visão de mundo lhe parece muito mais justa do que 

a de Proximus, que governa com mãos de ferro removendo de seu caminho todos 

aqueles que lhe oferecem qualquer resistência ou oposição. Para completar, 

Proximus separa o clã das águias ao qual Noa pertence, de suas águias, em uma 

tentativa de retirar a sua identidade, agindo de modo semelhante com os demais clãs 



5 
 

sequestrados. A ideia dele é de que todos tenham sua identidade enquanto clãs 

autônomos apagada, passando a integrar seu reino de súditos. 

O direito à autodeterminação se encontra plasmado em múltiplos instrumentos 

internacionais como a Convenção Internacional de Direitos Políticos e Culturais e a 

Convenção Internacional de Direitos Econômicos, Sociais e Culturais, sendo definido 

como o direito dos povos de estabelecer o seu status político e perseguir o seu 

desenvolvimento econômico, cultural e social em consonância com a sua livre 

vontade. O conceito de autodeterminação pode ser visto como se reportando a um 

indivíduo ou a um grupo. Relacionado ao indivíduo, tem a ver com a faculdade de 

escolher determinadas crenças e valores para si e caminhos para percorrer. O mesmo 

raciocínio se aplica para um grupo de pessoas, a autodeterminação remetendo a 

autonomia de um povo para se autorregular. Conforme o dicionário Cambridge, 

autodeterminação se refere à habilidade ou poder do indivíduo de tomar suas próprias 

decisões e, a nível coletivo, ao poder de uma nação de decidir como ser governada. 

Para a enciclopédia britânica, o termo diz respeito ao processo pelo qual um grupo 

de pessoas, geralmente detentor de algum grau de consciência nacional, sugerindo 

a necessidade de algum tipo de identidade em comum, se constitui enquanto Estado 

e elege uma forma de governo. No dicionário Merriam-Webster, o significado de 

autodeterminação pode ser atrelado a uma escolha livre do indivíduo sobre seus atos 

sem a influência determinante de pressões externas ou a capacidade de um povo 

constituinte de uma unidade territorial para determinar o seu status político futuro. 

A autodeterminação se relaciona, então, com o conceito de soberania de um 

povo e é tida como um direito a ser respeitado pelos Estados na comunidade 

internacional por contrariar lógicas pautadas no poder bruto e opressão em favor da 

liberdade, assim como promover o respeito às diversas culturas.  Em Planeta dos 

Macacos: O Reinado Noa termina numa luta para resgatar o modo de vida e tradições 

de sua tribo, que vivia em comunhão com as águias, treinando-as para auxiliarem na 

caça de alimento e nutrindo um profundo respeito por esses animais, refletido no 

modo como interagiam com eles. Para isso, ele precisa derrotar Proximus e consegue 

fazê-lo justamente com a ajuda das águias de seu clã. Proximus é mais forte 

fisicamente do que Noa e possui um exército ao seu dispor, leal a ele, com muitos 

membros que inclusive acreditam no ethos de força e esmagar inimigos. É somente 



6 
 

quando Noa abraça a sua identidade, entoando o cântico de seu clã para invocar as 

águias, que ele consegue superar o vilão e inspirar os antigos membros de seu clã a 

se rebelarem também.  

No plano do direito internacional, o conceito de autodeterminação possui um 

relevo significativo, havendo uma expectativa de que os Estados respeitem a 

autodeterminação uns dos outros, se abstendo de violar a soberania alheia. Hugo 

Grotius, tido como “pai” do direito internacional, em 1625 projeta para o para o palco 

internacional o contrato social como um antídoto para a guerra, a teoria resultando 

em um respeito à soberania alheia. Nesse sentido, Michael P Scharf elucida: 

“O livro de Grotius enfatiza a interdependência dos Estados, 
argumentando a inexistência de um só Estado poderoso o 
suficiente para não precisar em algum momento da ajuda de 
outros Estados fora de si mesmo, seja para o comércio ou 
defesa mútua. Esse princípio de que acordos devem ser 
executados - pacta sunt servanda - o qual Grotius defendia, tem 
sido descrito como a grundnorm do direito internacional 
moderno” (2022, p.24) 

O princípio do pacta sunt servanda se faz presente na atual Convenção de 

Viena sobre o Direito dos Tratados, ratificada pelo Estado Brasileiro, que preconiza 

em seu artigo 27 que o direito interno não pode ser utilizado por um Estado aderente 

como justificativa para não cumprir com o acordado em um tratado internacional 

(BRASIL, 2009). Paralelamente, a escolha de subscrever a um instrumento 

internacional em primeiro lugar é uma faculdade dos estados, daí exsurgindo que em 

que pese uma vez subscrito a um tratado um Estado esteja vinculado a suas 

disposições, devendo alinhar o seu direito interno com elas, o Estado não pode ser 

obrigado a tal aderência, podendo até fazê-la com ressalvas.  

Para Hugo Grotius, a legítima defesa de perigo atual ou iminente, reparação 

de danos causados recuperando-se o prejuízo ilegal e punição seriam as únicas 

hipóteses justificadas de guerra (GROTIUS, 2004, p. 277-747). Ele conceitua o direito 

natural como o justo fundado na sociabilidade e reforçado pela utilidade (BARNABÉ, 

2009, p.34-35). Isto quer dizer que os fundamentos da propriedade privada e do 

contrato social compreendem o justo porque são regras mínimas que tornam possível 

a vida em sociedade e só a partir daí vem os raciocínios de utilidade (BARNABÉ, 

2009, p.34-35). Para além dos casos mencionados de guerra justa, haveria ainda a 



7 
 

hipótese de uma guerra civilizatória contra os povos bárbaros, os quais violariam o 

direito natural por realizarem práticas contrárias à natureza humana, como o 

canibalismo e a pirataria, ameaçando assim o gênero humano, sendo de interesse 

comum da comunidade internacional o domínio de Estados assim operantes 

(BARNABÉ, 2009, p.40-41).  Com essas exceções, o jurista holândes adota uma 

espécie de neutralidade entre as concepções políticas mais fortes entre os estados e 

pondera que o que funciona para um Estado pode não funcionar para o outro e deve-

se evitar o desencadeamento de conflitos internacionais. Essa lógica ainda prevalece 

no Direito Internacional contemporâneo, no qual cada estado deve resolver os seus 

próprios problemas, pois a intervenção mesmo que sob a guisa de razões 

humanitárias tende a gerar problemas que passam a ser internacionais (MELLO, 

1997, p.375-377).  

Em O Reinado, ao que tudo indica o povo de Noa vivia há muito tempo 

ocupando legitimamente um território na selva. Segundo a lógica romana descrita em 

Cícero haveriam três modos legítimos de aquisição de propriedade: 1) ocupação de 

um território inicialmente vazio por um longo período de tempo; 2) aquisição bélica 

por vitória na guerra; 3) ocupação por acordo (RENDL, 2023 p.30). Proximus, então, 

parte da lógica romana de ocupação e conquista, incompatível com a concepção de 

direito das gentes de Grócio pela qual a guerra precisaria ser justa e não somente 

uma demonstração vazia de força.  

O princípio da não-intervenção é tido como uma norma de costume do Direito 

Internacional vigente, de tal impacto que chegou a ser plasmado pela Convenção de 

Genebra e pela Carta da Organização dos Estados da América (OEA), dentre outros 

documentos internacionais, chegando a ser citado em múltiplas constituições ao redor 

do globo (MELLO, 1997). A não-intervenção é ligada diretamente à autodeterminação 

dos povos, um dos propósitos da Organização das Nações Unidas (ONU). A Carta 

das Nações Unidas prevê o uso da força em caráter excepcional autorizado pelo 

Conselho de Segurança da Organização das Nações Unidas, devendo o Conselho 

priorizar medidas sancionatórias em relação à ação armada, que só deve ocorrer 

como última opção e em caso de ameaça clara à paz internacional ou sua ruptura 

(ONU, 1945). Ainda assim, essa hipótese de uso de força não se confunde com uma 

intervenção, uma vez que a autorização pelo conselho significa que a vontade ali 



8 
 

decidida pertence a um grupo plural de Estados soberanos e não somente a um 

Estado e se limita a prerrogativa do Conselho de conter atos de agressão (ACCIOLY, 

2002, p.381-382, p.291-307). As ingerências humanitárias também não violam o 

princípio da não-intervenção, por serem promovidas por organizações internacionais 

e não por Estados isolados e não envolverem o uso de força bélica (ACCIOLY, 2002, 

p.291-307).  

Nessa senda, há Estados que adotam na sua cultura e ações políticas práticas 

tidas como violadoras dos direitos humanos, o que revela que a autodeterminação, 

por si só, não cuida de garantir a dignidade da pessoa humana. Saulo de Matos 

sustenta a insuficiência do conceito de autodeterminação como definição da 

dignidade humana, uma vez que a simples capacidade de escolha do sujeito 

consoante os seus desejos, não resolve o problema acerca de quais direitos devem 

prevalecer em caso de choques morais e políticos decorrentes da manifestação da 

autodeterminação de diferentes grupos (2019, p. 1875; 1884).  

Os direitos humanos derivam da noção de dignidade humana, entretanto, 

atribuir um significado concreto a essas expressões é vital para se escapar do 

esvaziamento de sentido delas a ponto de facilitar seu uso banalizado e, por 

conseguinte, diminuir a sua força de aplicação às situações reais. As teorias clássicas 

da dignidade humana, como a de Kant, pautavam a dignidade na natureza racional 

do ser humano, única a ele, e na autonomia (MATOS, 2024, p.50-100). O problema 

desse modelo seria que desconsidera as diferenças, podendo acarretar em violência 

epistêmica por se arraigar em abstrações. Outra crítica é que seguindo esse viés os 

direitos humanos poderiam até ser disponíveis dependendo do contexto. Essas 

teorias clássicas são também chamadas de teorias positivas, determinam o conteúdo 

da dignidade de cima para baixo (modelo dedutivo), partindo dessas características 

de todo ser humano (MATOS, 2024, p.50-100).  

Em contraposição a uma concepção de direitos humanos com uma origem 

metafísica ou uma moral racional que prescinde de um lastro institucional, remetendo 

a uma pretensão de correção moral, o autor subscreve a uma concepção 

inferencialista que conserva a pretensão universalista do conceito de dignidade 

humana através da contingência do seu significado e aplicação: o conteúdo dos 

direitos humanos poderia ser captado na prática, partindo-se do materialmente 



9 
 

inaceitável detectado por aspectos histórico-sociais da vida humana (MATOS, 2024, 

p. 50-100). Não se trata, portanto, de uma concepção alicerçada em uma noção de 

existirem características essenciais do ser humano, ontológicas e  independentes de 

reconhecimento, das quais se poderia deduzir o conteúdo dos direitos humanos.  

É preciso, dessa maneira, estabelecer quais direitos compõem limitações à 

autodeterminação, sendo inadmissíveis as violações ao direito de não sofrer 

humilhações, ou seja, violações a um direito fundamental (MATOS, 2019, 1879). 

Pode-se entender, nesse quadro, como violação a direito fundamental a ofensa ao 

exercício de um desejo vinculado a um atributo essencial da vida (MATOS, 2019, 

p.1879). No capítulo 2 do seu livro Teoria Negativa da Liberdade Humana Saulo de 

Matos (2024) esclarece nesse jaez:  

“A compreensão de quais condições são essas depende de uma 
adequada compreensão das violências que impedem o 
exercício da personalidade ética, moral ou política. Assim, as 
narrativas de violações à forma de vida humana assumem um 
caráter de estudo sobre processos de humilhação que tentam 
retirar de alguém o seu caráter de sujeito em diversos contextos 
da vida (...) Nessa mesma linha, não são todos os obstáculos 
para o exercício da personalidade moral, política ou jurídica que 
geram violações à dignidade. Para que seja uma experiência 
real de violação à dignidade humana, a incapacidade provocada 
por alguém deve ser realizada de tal forma que o agente que 
humilha demonstra que ele está no poder, isto é, que ele nos 
tornou impotentes numa determinada situação. É o caso de 
relatos durante o regime nazista na Alemanha, quando judeus 
precisavam limpar as ruas com escovas de dentes sob o 
comando sádico de oficiais da S.S. Esse núcleo da experiência 
da humilhação extrema está associado à ideia de incapacidade, 
i.e., impossibilidade de autodeterminar-se, a qual é provocada 
por um agente de forma ostensiva.”  

Destarte, o direito a não ser humilhado, para o autor, abrangeria uma proteção 

contra situações em que o sujeito é posto ostensivamente em um lugar de submissão 

(MATOS, 2019, p. 1880). Saulo de Matos reconhece que há certas convicções que 

perfazem verdadeiros pilares de uma cultura, os seus participantes conferindo-lhe 

importância, e, portanto, aquilo que é reputado como prerrogativa do indivíduo pode 

variar dependendo do contexto comunitário, sendo a dignidade contingente nessa 

medida, externa a uma comunidade (MATOS, 2019, p.1881). É precisamente isto que 

está em jogo nesse volume da franquia cinematográfica de Planeta dos Macacos, o 



10 
 

modo de vida de uma comunidade, a valorização do seu conhecimento ancestral e 

tradições são rechaçados e a nova autoridade, Proximus, relega um povo uma vez 

orgulhoso a uma posição de subserviência.  

Noa não recorre a uma explicação metafísica sobre o papel e significado da 

existência de humanos e macacos. Ele sequer possui certeza sobre a viabilidade das 

duas espécies coexistirem em paz. Por esse motivo, pede à Mae que lhe fale sempre 

a verdade como condição para que possam confiar um no outro e cooperar no objetivo 

comum de combater o antagonista. Mae é uma humana imune ao vírus que ele 

conhece junto com Raka e está em uma missão para reestabelecer as linhas de 

comunicação entre os humanos imunes remanescentes, além de proteger a 

tecnologia restante de cair nas mãos de Proximus, acenando para os perigos do poder 

bélico alto graças a ciência controlado por um complexo militar industrial. Ela 

inicialmente omite que possui a habilidade da fala, demonstrando sua falta de 

confiança nos símios e somente a exterioriza em uma situação de vida ou morte 

quando está prestes a ser capturada pelos capangas de Proximus e precisa da 

assistência de Noa para se salvar. Depois de conseguirem despistar o inimigo, ela 

relata que haviam outros humanos capazes de falar como ela, deixando subentendido 

que foram mortos e diz estar a caminho de um assentamento humano à procura de 

outros iguais a ela. Mae acrescenta crer que o clã de Noa teria sido levado para o 

mesmo destino. Nessa altura, os três formam uma aliança para chegarem a esse 

lugar. Quando os dois são capturados mais tarde na trama, Raka se sacrifica para 

salvar a vida de Mae no processo de tentativa de evitar a captura. Suas últimas 

palavras antes da morte provável por afogamento levado pela correnteza de um rio 

são: “fortes unidos”. A ausência da menção expressa a palavra “macacos” e o seu 

sacrifício denotam que ele acredita em uma sociedade em que humanos e macacos 

possam encontrar força na união, diferentemente da versão limitada do lema antigo 

“macacos unidos fortes”.  

Capturados, os dois são levados a Proximus, que conta a Noa a missão secreta 

de Mae de acessar uma antiga instalação militar da baía que se encontra selada, se 

apoderar da tecnologia ali presente e garantir que os símios não o fizessem. A partir 

daí, Noa perde qualquer confiança em Mae, declarando que quanto mais ela fala, 

menos ele confia nas suas palavras, indicando estar ciente de que ela é ardilosa. Ele 



11 
 

decide formar uma nova aliança com ela, porém dessa vez confiando que ela age 

somente para ajudar a si mesma, o que por acaso coincide com o plano dele para 

libertar o seu clã, o que pressupõe desbancar o inimigo em comum deles, Proximus. 

Perguntada sobre o que pretende infiltrando a instalação militar, Mae responde que 

há nela um artefato com o poder de devolver a fala aos humanos. Com a ajuda dos 

amigos de Noa, eles invadem a instalação e lá eles descobrem um livro com ilustrando 

a história dos macacos, o passado em que eram enjaulados e não possuíam a 

capacidade de fala. No cofre da instalação, Mae obtém uma chave de satélite para 

restaurar os canais de comunicação humanos, provando que novamente foi 

propositalmente evasiva nas suas declarações a Noa. Noa e seus amigos são 

cercados por Proximus e seu exército antes que possam deixar o local e Mae opta 

por inundar o recinto, arriscando que nem todos saiam com vida, para impedir que 

Proximus tome posse do conteúdo da instalação. Momentos antes, ela mata um 

soldado de Proximus para salvar um amigo de Noa.  

No final do filme, Noa e Mae seguem caminhos distintos, ela indo atrás de se 

unir aos outros humanos imunes aos efeitos nocivos do vírus para reconstruir a 

civilização humana e ele se juntando ao seu povo para retomar a vida tribal, agora 

com o novo conhecimento da filosofia de Cesar que lhe agrada. Ao se despedirem, 

Noa pergunta a garota se ela acha possível humanos e macacos coexistirem 

pacificamente. Naquele momento, Mae esconde uma arma, mostrando que também 

desconfia da outra espécie e ao ser perguntada ambos compartilham um abraço 

emocionado, sugerindo esperança e desejo mútuo de que tal mundo seja um dia 

possível. O desfecho é esperançoso, porém o enredo foi ao todo tempo honesto sobre 

as chances de conflitos ressurgirem, tendo exposto a complexa história de interação 

entre ambas espécies, fica clara a probabilidade de continuamente surgirem figuras 

como Proximus, em qualquer das duas espécies, com discursos de intolerância. 

Evidencia-se, dessa forma, a fragilidade da paz conquistada.   

Um direito formalista, estritamente preocupado com a hierarquia e obediência 

a ordens dela emanadas seria insuficiente. Seria necessário que o conteúdo das 

ordens fosse justo, honrando a algum preceito essencial de justiça.  Quanto à como 

preencher esse conteúdo e o quê o integraria, Noa não possui as respostas, a 

narrativa do filme colocando a falibilidade da história das espécies, no estilo cômico-



12 
 

irônico, aprofundado no tópico 3, com momentos de maior e menor esclarecimento 

aparente na postura de cada uma,  de erros e acertos. Desde o início da trama, a tribo 

de Noá, mesmo com pouco conhecimento do passado, possui uma desconfiança dos 

humanos, transmitindo a sabedoria popular de que eles trazem problemas. Lado 

outro, Caesar foi criado por humanos e teve contato com algumas de suas melhores 

qualidades e potencial para o bem, experiência que causou nele uma impressão tão 

profunda que o acompanhou por toda a vida. Descobrir a sua história faz Noa cogitar 

um mundo como o que Caesar visava. Ao mesmo tempo, ele também descobre que 

os humanos um dia foram em sua maioria donos de uma inteligência similar a dos 

macacos no tempo em que a narrativa se passa, com os macacos ocupando jaulas, 

ficando implícito o medo dos humanos, ao se reerguer como espécie, retomarem a 

intenção de enjaular os macacos e se instituir como dominantes. Dessa concatenação 

de fatos, fica visível que a moral das sociedades é contingente e contextual. Não há 

conclusão definitiva sobre a possibilidade desse ciclo de violência e dinâmicas de 

poder que permeia a história desses povos cessar em prol de uma “verdade”. O que 

resta é o livre-arbítrio, a liberdade do indivíduo para criar o seu próprio caminho e 

fazer escolhas perante os desafios e incertezas.  

A atração das ideias de Caesar na trama reside no seu apelo prático, aos olhos 

de Noa, pelos quais o espectador é convidado a enxergar aquele mundo, a 

solidariedade pregada por Caesar aparentando ser preferível a alternativa, a guerra. 

A vivência em comunidade, sem um antagonismo entre as espécies, representa um 

destino em que ambas poderiam florescer sem os horrores da guerra e talvez até 

aprender uma com a outra.  

 

3 A ESTRUTURA CÔMICO-IRÔNICA DA NARRATIVA  

Robin West faz uso dos mitos estéticos citados por Northrop Frye como 

fortemente presentes nas mais diferentes formas de narrativa, sendo estes: romance, 

comédia, ironia e tragédia, e correlaciona-os respectivamente as correntes 

jurisprudenciais do direito natural, liberalismo, positivismo e estatismo. O Direito 

poderia ser considerado como uma narrativa, com enredo, caracterização, 

simbolismo e clima (WEST, 1985, p.203). A Teoria do Direito, nessa toada, se 

beneficia de uma leitura informada pelo conhecimento dos mitos literários, pois os 



13 
 

proponentes de cada uma das grandes tradições jurisprudenciais se valeriam dos 

elementos narrativos próprios do mito estético correspondente a sua corrente para 

defender a sua visão do Direito. Essa atividade estaria um passo além da política, 

segundo West, tendo em vista que os teóricos da política se limitam a descrever o 

mundo conforme o analisam, enquanto a literatura não obedece às mesmas regras, 

podendo sonhar novas possibilidades não presas aos grilhões do fluxo histórico 

(1985, p.207).   

Na narrativa trágica, espera-se o pior do ser humano pois a natureza humana 

é tida como miserável em si, o mundo é abordado como um lugar hostil e fragmentado 

e o Direito é um espelho da tendência humana ao egoísmo (WEST, 1985, p.6; 153). 

Por outro lado, na narrativa cômica, polarmente oposta, se possui uma esperança de 

construção de um futuro pautada no progresso racional almejando o bem-estar de 

todos da comunidade (WEST, p.178). Para esta linha narrativa, a história caminharia 

naturalmente nessa direção.  

Na visão de mundo romântica, um herói reúne as grandes virtudes morais e 

conquista um objetivo nobre no final da narrativa. Na acepção trágica do romantismo, 

o herói entra em conflito com um grupo social dominante corrupto e decadente, 

culminando em revolução (West, p.159). No romantismo-cômico, o herói personifica 

as virtudes de um grupo e defende esse grupo contra forças alienígenas opostas a 

esses ideais (WEST, 1985, p. 159). O Direito e a moral convergem nessa visão, seja 

porque os ocupantes do poder se comportam de acordo com a moral, seja porque a 

moral justifica a deposição de uma ordem de poder que não se alinha a ela (WEST, 

1985, p.161). Nesse passo, o Direito é fruto de um critério moral específico derivado 

de um impulso romântico literário (p.204). Fosse a história de Planeta dos Macacos: 

O Reinado formulada seguindo o arquétipo romântico, a narrativa se restringiria a 

apresentar como ordem legítima aquela que preserva os valores fundamentais da 

comunidade, ou seja, no padrão: “havia a ordem pacífica e harmônica marcada pelo 

consenso e a chancela dos direitos fundamentais e o papel do herói, Noa, seria de 

restaurar essa ordem”. Em substituição, é exibida uma trama bem mais complexa, 

sem soluções fáceis para o estado distópico daquele mundo, que se encaixa melhor 

na matriz cômico-irônica.  



14 
 

Na visão irônica, desnuda-se os princípios do romantismo denunciando-os 

como devaneios. Para a estética irônica, o romantismo seria propenso a 

generalizações, categoricamente dividindo o mundo entre dualismos 

unidimensionais, com pouco espaço para nuance e complexidade. Nesse caminhar, 

para os irônicos, onde o romantismo encontra verdades eternas de inspiração 

transcendental, o irônico encontra verdades contingentes provenientes da 

experiência (WEST, 1985, p.153). A explicação para isto se daria no fato de que o 

romântico equivocadamente interpreta como consenso fatos sociais oriundos de 

processos de dominação (WEST, 1985, p.179). Destaca-se, nesse âmbito, um 

cinismo que pode descambar no niilismo. As convenções sociais são desconstruídas 

mediante sátira, podendo até se chegar ao ponto de desfazer-se por completo delas, 

restando somente uma realidade dolorosa, nesse último caso o sofrimento sendo 

desprovido de um significado moral que o alivie (WEST, p. 169-170). Na ironia-trágica, 

rompe-se com a ideia da relevância e até mesmo da existência de uma moral superior, 

classificando a natureza humana como terrível e incapaz de ser aperfeiçoada (WEST, 

1985, p. 172; 180). O Direito é o que é real e a realidade humana é pavorosa, havendo 

uma resignação em se aceitar esses pressupostos (p.57). Como resultado, todo o 

Direito é produto dessa inclinação humana ao autointeresse e, como tal, arbitrário e 

reforçador de injustiças (WEST, 1985, p.182; 197-198).  

Já a ironia no seu desdobramento cômico coloca ênfase particular na 

compreensão do aspecto comunitário da existência humana em lugar de se focar nas 

suas partes alienantes, sendo importante procurar entender como os seres humanos 

dependem uns dos outros e constroem significados comuns de moral (WEST, p.194,). 

Os cômico-irônicos não se restringem a somente aquilo que já foi testado 

historicamente, buscando aprender com a história como forma de inaugurar o 

progresso mantendo-se aberto a sonhar novas possibilidades não testadas para a 

sociedade (WEST, p.183). é preciso conhecer o mundo devidamente para então se 

organizar para mudá-lo (WEST, p.183). O idealismo romântico é tratado como uma 

mera ilusão pela narrativa cômico-irônica, o Direito deve ser encarado de forma 

eminentemente científica com a moral sendo uma possibilidade dentro dele (WEST, 

p.39-40). Essa desmistificação da história é um traço marcante observado na 

narrativa do filme, a dificuldade humana de não recair em corrupção e violência não 

é disfarçada. 



15 
 

Daniel Oitaven e Alessandra Schürig discorrem sobre como o romantismo 

propõe como fundamentos para a defesa dos direitos fundamentais ideais 

universalistas e um apelo a metafísica ou abstrações kantianas no intuito de fornecer 

uma ideia de segurança, afastando as contingências, no entanto, a modernidade teria 

desvelado essas certezas, trazendo com ela críticas e uma diversidade cultural que 

colocam em risco uma moral universalista amparada na metafísica (p.268-272). 

Nesse caminhar, a aceitação de que o panorama sócio-histórico da atualidade não 

comporta mais a pureza dos ideais românticos de verdade absoluta eterna e natureza 

humana seria crucial (OITAVEN & SCHÜRIG, 2019, p. 266-272). O fato de dadas 

crenças e práticas perseverarem pelo curso da história seria atribuível a sua utilidade 

prática em atender necessidades humanas físicas ou espirituais, relacionando-se com 

a busca humana por sentido aos fenômenos (OITAVEN & SCHÜRIG, 2019, p. 267). 

Nessa conjuntura, uma moral com esteio na confiança e lealdade recíproca seria um 

modelo mais eficiente, fazendo-se mister abraçar a noção de que a empatia não viria 

como uma iluminação transcendental do ser captada pela racionalidade mas como 

uma compreensão relacional (OITAVEN & SCHÜRIG, 2019, p.267, p.269-270). O ser 

humano poderia buscar aprimorar a si próprio e a sociedade instruindo-se com a 

história e submetendo-a a análise (2019, 265, ). Para os autores, convém se examinar 

dilemas não sob o prisma de concepções românticas de justiça, mas sim sob as lentes 

de centros de gravidade de narrativa conforme sugerido por Richard Rorty, 

permitindo-se visualizar que conflitos sobre ideias de justiça conflitantes não podem 

ser resolvidos por meio de uma concepção de justiça universalista (2019, p.267). O 

melhor que se poderia fazer seria entender que discursos sobre obrigações morais 

universais podem ser reduzidos a uma questão de ponto de vista narrativo (p.267-

268). Outrossim, perceber que discursos sobre certo e errado podendo até mesmo, 

ser considerados secundários a questão sob apreciação, sendo a preocupação 

central do indivíduo as lealdades a que serve (p. RORTY, 2007, p.42). A partir disso, 

define-se a justiça como lealdade em relação a um grupo maior ou menor (RORTY, 

2007, p. 42).  

Marcelo de Almeida Silva comenta como, a par de Rorty, preencher o conteúdo 

de conceitos como justiça e verdade com noções abstratas ou metanarrativas é 

arriscado, pois deixa de haver uma explicação que remete a elementos concretos 

sobre o que os torna globalmente válidos:  



16 
 

“Rorty  percebe como  um  perigoso  erro  centralizar  toda  a  
nossa  cultura  em  torno  de  noções estreitas  sobre os 
conceitos  de racionalidade,  verdade  e  conhecimento.  Isto  
porque, ao  passo que cristalizamos nossos critérios de validade 
de enunciados em torno de noções cuja validade é prevista,  não  
pelos  resultados  práticos,  mas  pela  crença  de  que  
necessariamente  tem  de  haver algo  que  não  esteja  
subordinado  à  contingência,  diminuímos a  abertura  para  
apresentação  de novas  propostas,  no  que  diz  respeito  à 
reconfiguração  do  espaço  público.” 

Segundo o pensamento de Rorty, haveria uma tendência do indivíduo de reagir 

a eventos de acordo com o grau de lealdade que possui com relação aos indivíduos 

envolvidos, tal lealdade depende do grupo ou grupos que compartilham: família 

imediata, família estendida, amizade, vizinhança, etnia, nacionalidade, por exemplo 

(RORTY, 2007, p.42-43). Quanto mais distante o grupo do indivíduo e mais indireta a 

sua conexão com ele, a sua lealdade tende a ser menor, de modo que a lealdade 

seria inversamente proporcional ao tamanho do grupo: quanto maior o grupo, a 

lealdade do sujeito para com ele tende a ser menor do que em comparação a núcleos 

menores por ele integrados (RORTY, 2007, p.42-42). Seria desejável, portanto, 

expandir as lealdades para se criar um mundo mais fraterno e justo (RORTY, 2007 

p.42-55). Isto poderia ser alcançado via uma educação voltada para a solidariedade, 

incutindo nas pessoas um sentimento de responsabilidade para com o próximo para 

que se possa viver bem. Nesse diapasão, Daniel Oitaven Pearce e Alessandra 

Schürig unem a perspectiva cômico-irônica a proposta de Rorty, advogando pelo 

acolhimento dos mistérios que circundam a existência humana e a incerteza sobre o 

trilho da história, respondendo a essas circunstâncias com uma defesa dos direitos 

fundamentais lastreada na justiça como lealdade.  

No filme, Noa exerce a empatia com Mae, havendo cenas em que ele 

demonstra vontade de se conectar com ela e se compadece do estado dos humanos, 

ficando implícito que lhe parece triste que uma espécie que um dia fora autora de 

grandes feitos tenha combalido de tal maneira. Concomitantemente a isso, o 

sentimento de “diferença” e lealdade de cada espécie para com os seus e, dentro de 

cada espécie, de fidelidade a grupos específicos é retratado. Mae mata Trevathan, 

outro humano, por considerá-lo um traidor da espécie que iria entregar seus planos 

com Noa, de resistência, a Proximus. Trevathan é um humano que serve a Proximus 

e que desistiu de lutar para reparar a glória dos humanos, acreditando na 



17 
 

impossibilidade da vitória. O sábio orangotango Raka crê no soerguimento de um 

corpo social que acomode ambas espécies e aponta para um agrupamento, na 

história, em que uma organização social assim foi factível. É por meio da cooperação 

com outra espécie, as águias, que Noa consegue sobrepujar o vilão, evidenciando a 

possibilidade de ampliação de lealdades. É vivendo em equilíbrio com as águias que 

o clã de Noa prospera, conseguindo suprir as necessidades de todos.  

No comunitarismo, o destaque está nas relações intersubjetivas e a tomada de 

decisão moral depende do dever para com o outro e no alinhamento com os valores 

da comunidade. Cada indivíduo deve contribuir para o bem-comum da comunidade, 

os laços entre os membros da comunidade tendo maior peso em ditar o sucesso desta 

do que interesses individuais.   

Ademais, trabalha-se como a linguagem pode ser um mecanismo de 

estabelecimento de pontes entre os sujeitos, operando como uma ferramenta 

poderosa para propiciar a colaboração produtiva ou divisões e rivalidades nos moldes 

de nós vs. eles. Nessa perspectiva, a educação, tal como teve um poder 

transformador com Raka, estudioso das lições de Caesar, poderia fazer o mesmo por 

outros, utilizando da comunicação para formar pontes e ampliar os círculos de 

lealdade. Uma educação contínua mirada a incutir nos indivíduos um senso de 

responsabilidade não apenas por si mas também pelo outro seria imperiosa na 

edificação de um mundo mais justo, sem margem para tragédias humanas como o 

holocausto (OITAVEN & SCHÜRIG, 2019, p.268-270). O cerne da herança de Caesar 

foi deturpado por Proximus, realçando como é imperativo o cuidado para que 

experiências históricas e ideias por trás de movimentos históricos, positivas e 

negativas, sejam transmitidas fielmente, diminuindo o risco de ressignificações 

manipuladoras. Proporciona-se, desse modo, uma oportunidade da sociedade 

lapidar-se com as conclusões tomadas. A maior virtude de Noa é a sua boa vontade 

em engatar diálogos genuínos com o outro e seu ímpeto de alargar as fronteiras do 

seu conhecimento, ao se deparar com novas realidades ao longo da narrativa como 

quando ele observa o céu com um telescópio que encontram em um observatório 

abandonado e fica maravilhado com a descoberta. Ele descreve o telescópio como 

um “túnel que engole a luz” e conserta um bastão elétrico, tudo isso sem ter tido 

exposição prévia à tecnologia, aparentando curiosidade. Concomitantemente, o 



18 
 

jovem símio  investiga o agir de Proximus e de Mae, desconhecidos, em um esforço 

de captar suas reais intenções e de compreender o outro, buscando a verdade. Ele 

não se esquiva do confronto com o novo ou com o diferente, transparecendo 

flexibilidade em se adaptar em uma realidade em evolução constante, tentando 

absorver as informações e agindo à medida que as processa. 

Em Planeta dos Macacos: A Guerra, o filho mais velho e a esposa de Caesar 

são assassinados, deixando-o desnorteado e com sede de vingança. Ele põe de lado 

a sua missão como líder dos símios para perseguir o assassino de seus familiares, 

um coronel fanático que lidera uma guarnição de humanos igualmente extremistas. A 

atitude de Caesar pode ser conectada à ideia dos círculos de lealdade de Rorty, pois 

por mais que ele possuísse uma forte noção de responsabilidade para com seu povo, 

o seu sentimento maior de responsabilidade é para com a sua família, o círculo mais 

próximo. A sua relação com os humanos é testada pelo trauma do assassinato de 

sua família e por um tempo ele se deixa cegar pelo ódio. Ele é lembrado por uma 

menina humana que seus amigos adotam no caminho de que nem todo humano é 

mau e ao descobrir que seu povo foi capturado pelo coronel e seus soldados se dá 

conta do erro que cometeu ao abandonar a sua liderança do seu povo para perseguir 

vingança pessoal, deixando-os vulneráveis.   

 

4 ETHOS E LOGOS HUMANÍSTICO DE PLANETA DOS MACACOS 

Andrew Pierce comenta o contrasenso de Owen Teague e Freya Allen, os 

atores responsáveis por interpretar Noa e Mae, respectivamente, declararem-se 

filiarem-se ao "time dos macacos" no conflito da obra.  Para Pierce, o filme retrata 

como os macacos não são um contraste aos humanos na história, mas sim um 

espelho. Os símios não se comportam de uma forma moralmente superior em 

comparação aos humanos, manifestando falhas similares como vontade de subjugar 

e ferir uns aos outros e até de controlar a natureza através da tecnologia (PIERCE, 

2024). Tal como com os humanos, há aqueles que desejam construir e aqueles que 

desejam destruir. Isso também pode ser visto claramente em Planeta dos Macacos: 

O Confronto, ambientado décadas antes dos eventos de O Reinado. Nele, o lendário 

Caesar é traído por um chimpanzé chamado Koba, um de seus aliados mais 



19 
 

próximos. Koba tenta assassinar Caesar e mente para o público de símios sobre a 

autoria do crime, liderando um ataque violento aos humanos para vingar a morte de 

Caesar. Koba foi torturado por humanos durante boa parte da sua vida, sendo cobaia 

para testes de laboratório até ser libertado por Caesar. Ele prende os maiores 

apoiadores de Caesar e sua filosofia no processo de tomar o poder e chega a matar 

um compatriota, Ash, que se recusa a executar uma de suas ordens brutais. 

Felizmente, mais tarde se descobre que Caesar sobreviveu a tentativa de assassinato 

e retorna para depor Koba. Caesar reconhece que foi ingênuo no tocante a sua crença 

de que os símios seriam diferentes dos humanos na sua propensão para ludibriar. A 

sua visão original era romântica, de que os macacos como um todo seriam como uma 

família, essa imagem de universal de heroísmo tendo sido estilhaçada, no estilo 

cômico-irônico. 

Uma leitura compreensiva da obra revelaria então que a misantropia não seria 

a solução para os problemas visitados na saga, sendo o seu legado humanista, de 

reconhecer a capacidade única dos seres humanos para a realização de feitos 

notáveis de nobreza de espírito e para abomináveis atos de crueldade e egoísmo, o 

seu ponto alto (PIERCE, 2024). Nesse espeque, da forma pela qual a narrativa 

transpira, depreende-se que os personagens mais dignos do título de “humano” no 

seu sentido teleológico mais pleno podem caminhar sobre dois ou quatro membros e 

que, da mesma maneira, aqueles que escolhem malícia, traição, raiva e violência são 

menos merecedores da denominação, independente da sua forma física (PIERCE, 

2024). Pierce relembra que apenas os seres humanos podem se autodeterminar de 

acordo com a faculdade da razão, livrando-se da mera obediência aos instintos 

animais, e, por consequência, somente os humanos tornam a imaginação moral uma 

experiência possível em primeiro lugar (2024).  

Em Planeta dos Macacos: A Origem, o espectador vê a solidão de Caesar, que 

tem em comum com os homens uma essência moral, mas não possui a mesma 

linhagem biológica (PIERCE, 2024). Ele contempla o sofrimento da sua espécie, 

muitos dos quais estão enjaulados e impedidos de desfrutarem da natureza e 

experimentando maus tratos. Decide então que concedendo-lhes uma voz 

aumentando o seu quociente de inteligência mediante exposição ao vírus ALZ-112, 

poderia pôr fim às condições degradantes e sentir que pertencia a uma comunidade. 



20 
 

Nesse contexto, é inevitável a reflexão acerca dos direitos dos animais. Logo no início 

de A Origem a mãe de Caesar dá à luz a Caesar sem que os cientistas da pesquisa 

do vírus percebam e reage em uma fúria protetiva quando profissionais auxiliares do 

laboratório se aproximam, sendo mal interpretada. Ela acaba escapando da cela e 

chegando até uma sala de reunião onde decisões financeiras sobre os investimentos 

da empresa dona do laboratório estão sendo tomadas, sendo morta no local por 

seguranças. O diretor do laboratório ordena a morte de todos os símios em teste e a 

cessação dos testes para a droga ALZ-112. Para o diretor, a decisão se justifica 

porque conduzir testes para determinar quais símios estariam contaminados pela 

raiva exibida pela chimpanzé teria um custo elevado e tomaria tempo, sendo mais 

barato simplesmente abater os animais, sinalizando um raciocínio utilitarista de pouco 

apreço pela sua vida. O utilitarismo mede a moralidade das ações com base nas suas 

consequências (consequencialismo) e no seu êxito na maximização do bem-estar dos 

agentes envolvidos. Ao objetificar os animais, o diretor os remove da equação de 

bem-estar, importando somente o fator de como eles contribuem para o bem-estar 

humano.  

Em seu turno, o deontologismo se opõe a instrumentalização dos indivíduos, 

salientando a importância de enxergá-los como um fim em si mesmos e não como 

meios para se atingir metas. Sob essa ótica, a moralidade de uma ação pode ser 

aferida de acordo com a sua conformidade com o dever emanado de um código moral. 

Em O Confronto é possível observar a rigidez do padrão moral deontológico instituído 

por Caesar, de que seria inadmissível sob qualquer hipótese um símio tirar a vida de 

outro. Ele próprio abre uma exceção a regra que criou e cultivou como valor da 

comunidade para matar Koba, traidor da comunidade, declarando: “você não é um 

macaco” ao se recusar a prestar-lhe socorro quando Koba está prestes a despencar 

até a morte depois de um combate corpo a corpo entre os dois. É seguro que Caesar 

tinha plena consciência de que literalmente falando Koba era um macaco no sentido 

físico, porém ele se referiu aos valores de Koba, que Caesar entende como 

incompatíveis com “ser macaco”. Ainda assim, sob o prisma deontológico, Caesar 

compreende que acabara de violar uma espécie de lei grave da natureza ao dar o 

passo de assassinar alguém fora do contexto de guerra aberta com os humanos. Por 

essa razão, Koba assombra seus sonhos desde a sua morte.  



21 
 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ante o exposto, o enquadramento da dignidade humana como uma proteção 

contra experiências de degradação e humilhação, prevenindo a instrumentalização 

do ser humano e a subalternização de grupos, como aventado por Saulo de Matos, é 

uma via para a fixação de procedimentos minimamente aceitáveis menos vagos. 

Reconhecer os limites a autodeterminação permite o enfrentamento das violações de 

direitos humanos como fundamento para o desafio ao conceito de soberania, sendo 

o que motiva Noa em O Reinado a passar a interpelar o sistema jurídico no qual está 

inserido.  

 O melhor e o pior do ser humano é constantemente exibido na série de filmes. 

O mundo é pintado como um lugar dividido, mas sempre com espaço para a 

esperança, a narrativa correspondendo ao protótipo cômico-irônico. O conflito bem 

vs. mal é descrito com todas as suas matizes e a lição maior que fica é o livre-arbítrio 

de cada um para escrever a sua própria história. O Direito deve fazer as pazes com 

o fato de que o progresso não é uma trajetória linear ascendente, a série de filmes 

exteriorizando como a história muitas vezes atua como um pêndulo oscilante. Os 

momentos de maior crescimento são apresentados como sendo instâncias de suporte 

interpessoal.  

 

REFERÊNCIAS 

ACCIOLY, Hildebrando; SILVA, G. E. do Nascimento e. Manual de Direito 

internacional público. São Paulo: Saraiva, 2002. 

BARNABÉ, Gabriel Ribeiro. Hugo Grotius e as relações internacionais: entre o direito 

e a guerra. Cadernos de Ética e Filosofia Política, São Paulo, v. 2, n. 15, p. 27–48, 

2009. DOI: 10.11606/issn.1517-0128.v2i15p27-48. Disponível em: 

https://revistas.usp.br/cefp/article/view/82606. Acesso em: 29 jul. 2025. 



22 
 

BRASIL. Decreto n. 7.030, de 14 de dezembro de 2009. Promulga a Convenção de 

Viena sobre o Direito dos Tratados, concluída em 23 de maio de 1969, com reserva 

aos artigos 25 e 66. 

BRITANNICA. Self-determination. Encyclopaedia Britannica. Disponível em: 

https://www.britannica.com/topic/self-determination. Acesso em: 18 abr. 2025. 

CAMBRIDGE DICTIONARY. Self-determination. Cambridge Dictionary. Disponível 

em: https://dictionary.cambridge.org/us/dictionary/english/self-determination. Acesso 

em: 22 abr. 2025. 

GROTIUS, Hugo. O direito da guerra e da paz. Ijuí: Unijuí, v. 1, 2004. 

HUSA, Jaakko. Exploring imaginative legal history: the legalism of the House Stark in 

Game of Thrones. Media & Arts Law Review, v. 20, p. 181-197, 2015. Disponível em: 

https://ssrn.com/abstract=2653506. Acesso em: 30 abr. 2025. 

MELLO, Celso D. de Albuquerque. Direitos humanos e conflitos armados. Rio de 

Janeiro: Renovar, 1997. 

MERRIAM-WEBSTER. Self-determination. Merriam-Webster Thesaurus. Disponível 

em: https://www.merriam-webster.com/thesaurus/selfdetermination. Acesso em: 18 

abr. 2025. 

MATOS, Saulo Monteiro Martinho de. Teoria negativa da dignidade humana: 

fundamentos para o direito a não ser humilhado. São Paulo: Dialética, 2024. 

MATOS, Saulo Monteiro Martinho de. Dignidade Humana, Humilhação e Forma de 

Vida. Revista Direito e Práxis, Rio de Janeiro, v. 10, n. 3, p. 1863-1888, 2019. 



23 
 

Disponível em: https://doi.org/10.1590/2179-8966/2018/34008. Acesso em: 30 abr. 

2025. 

OITAVEN, D.; SCHÜRIG, A. S. Como abandonar o ninho romântico e voar: 

construindo uma cultura ironista de defesa dos direitos fundamentais. Revista de 

Direitos e Garantias Fundamentais, [S. l.], v. 20, n. 3, p. 249–276, 2019. DOI: 

10.18759/rdgf.v20i3.1775. Disponível em: 

https://sisbib.emnuvens.com.br/direitosegarantias/article/view/1775. Acesso em: 7 

abr. 2025. 

ONU. Carta das Nações Unidas, 1945. Disponível em: 

http://www.onu.org.br/conheca-a-onu/documentos/. Acesso em: 29 jul. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Pacto Internacional sobre Direitos Civis e 

Políticos. Nova Iorque, 16 dez. 1966. Disponível em: 

https://www.ohchr.org/pt/instruments-mechanisms/instruments/international-

covenant-civil-and-political-rights. Acesso em: 15 abr. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Pacto Internacional sobre Direitos 

Econômicos, Sociais e Culturais. Nova Iorque, 16 dez. 1966. Disponível em: 

https://www.ohchr.org/pt/instruments-mechanisms/instruments/international-

covenant-economic-social-and-cultural-rights. Acesso em: 15 abr. 2025. 

PIERCE, Andrew. Preserving the human in Planet of the Apes. Law & Liberty, 12 jul. 

2024. Disponível em: https://lawliberty.org/preserving-the-human-in-iplanet-of-the-

apes-i/. Acesso em: 20 maio 2025. 

RENDL, Jakob. Original Acquisition and Consent: On the Paradoxical Foundation of 

the Acquisition of Rights in Hugo Grotius. UCL Faculty of Laws, 2023. Disponível em: 



24 
 

https://www.ucl.ac.uk/laws/sites/laws/files/rendl_grotius_2023.pdf. Acesso em: 29 jul. 

2025. 

RORTY, Richard. Justice as a larger loyalty. In: _____. Philosophy as cultural politics: 

philosophical papers. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 

SCHARF, Michael P. Hugo Grotius and the Concept of Grotian Moments in 

International Law. Case Western Reserve Journal of International Law, v. 54, p. 17, 

2022. Disponível em: https://scholarlycommons.law.case.edu/jil/vol54/iss1/5. Acesso 

em: 29 jul. 2025. 

SILVA, Marcelo de Almeida. Justiça e sociedade liberal em Richard Rorty: justiça 

como lealdade e o projeto social de uma utopia. Simbiótica: Revista Eletrônica, [S. l.], 

v. 1, n. 6, 2014. DOI: 10.47456/simbitica.v1i6.8080. Disponível em: 

https://periodicos.ufes.br/simbiotica/article/view/8080. Acesso em: 29 abr. 2025. 

 


