
 

1 

 

ENTRE FRONTEIRAS E DIFERENÇAS: UMA ANÁLISE DOS MIGRANTES COM 

DEFICIÊNCIA À LUZ DA ÉTICA DA ALTERIDADE E DO DIREITO FRATERNO 

 

BETWEEN BORDERS AND DIFFERENCES: AN ANALYSIS OF MIGRANTS WITH 

DISABILITIES IN LIGHT OF THE ETHICS OF ALTERITY AND FRATERNAL LAW 

 

Milena Cereser da Rosa1 

Gabrielle Scola Dutra2 

Yana Paula Both Voos3 

 

Resumo: O artigo busca analisar a condição da pessoa com deficiência em contexto de 
migração a partir da interseccionalidade entre a ética da alteridade, proposta por Emmanuel 
Lévinas, e a concepção de direito fraterno desenvolvida por Eligio Resta, enquanto 
possibilidades para a reconstrução de um paradigma jurídico e político de razão sensível 
voltado para a singularidade e a vulnerabilidade dos sujeitos. Os objetivos específicos são: 1) 
Compreender a invisibilidade interseccional que marca os migrantes com deficiência, a partir 
das múltiplas opressões que os atravessam; 2) Propor a articulação entre a ética da alteridade 
e o direito fraterno enquanto fundamento para políticas públicas inclusivas firmadas na 
responsabilidade ética pelo Outro e reconhecimento da singularidade e diferença dos sujeitos. 
Utiliza-se a metafenomenologia da alteridade e a transdisciplinaridade do Direito Fraterno 
para analisar os fenômenos sociais que implicam a compreensão da deficiência, sustentada 
pela pesquisa bibliográfica e documental. Diante disso, questiona-se: em que medida a 
imbricação entre a ética da alteridade e o direito fraterno contribui para a superação das 
estruturas capacitistas e excludentes que atravessam as políticas públicas voltadas para 
migrantes com deficiência? Constata-se que tal imbricação possibilita romper com a lógica da 
normatividade funcionalista, deslocando o foco da inclusão voltado para a igualdade, para 
uma perspectiva do reconhecimento da diferença, responsabilidade ética e jurídica pelo Outro, 

                                                           
1 Doutoranda em Direito pela Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul 

(UNIJUÍ), com bolsa PDPG/CAPES, Programa de Desenvolvimento da Pós-Graduação - Alteridade na 
Pós-Graduação. Mestre em Direito pela UNIJUÍ, com bolsa PROCAD/CAPES, Programa de 
Cooperação Acadêmica em Segurança Pública e Ciências Forenses. Especialista em Ensino de 

Filosofia pela Universidade Federal de Pelotas (UFPel). Professora do curso de graduação em Direito 
(UNIJUÍ). Advogada. Integrante do grupo de pesquisa Biopolítica e Direitos Humanos (CNPq). ID 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1552482259294228. ID Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6493-9752. E-
mail: milenacereser@outlook.com.  
2 Pós-Doutorado em Direito pela UNIRITTER com Bolsa CAPES. Doutora em Direito pela Universidade 

Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul – UNIJUÍ (Área de Concentração: Direitos 

Humanos). Mestre em Direito pela Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões – 
URI (Área de Concentração: Direitos Especiais). Professora dos Cursos de Graduação em Direito da 
UNIJUÍ, do Centro Universitário de Balsas/MA (UNIBALSAS) e da Faculdade de Ciências Jurídicas de 

Santa Maria/SM (UNISM). Pesquisadora Recém-Doutora FAPERGS (Edital FAPERGS nº 08/2023 
ARD/ARC). Membro do grupo de pesquisa: “Biopolítica e Direitos Humanos”, cadastrado no CNPQ e 

vinculado ao Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu em Direitos Humanos, Mestrado e Doutorado 
da UNIJUÍ. Advogada. E-mail: gabrielle.scola@unijui.edu.br.  
3 Mestre em Direito pela Universidade do Oeste de Santa Catarina - UNOESC (Área de Concentração: 

Direitos Fundamentais Civil), com bolsa CAPES. Especialista em Direito Penal e Criminologia pelo 

Centro Universitário Internacional - UNINTER. Professora do Curso de Graduação em Direito da 
UNIJUÍ. Advogada. E-mail: yana.voos@unijui.edu.br. 
 

http://lattes.cnpq.br/1552482259294228
http://lattes.cnpq.br/1552482259294228
mailto:milenacereser@outlook.com
mailto:gabrielle.scola@unijui.edu.br
mailto:yana.voos@unijui.edu.br


 

2 

 

de modo a proporcionar caminhos alternativos para a efetivação dos direitos humanos às 
pessoas com deficiência em contexto de migração. 

 
Palavras-Chave: Pessoa com deficiência. Migrantes. Ética da alteridade. Direito fraterno. 
Direitos humanos. 

 
Abstract: This article analyzes the condition of people with disabilities in the context of 
migration, based on the intersectionality between the ethics of alterity proposed by Emmanuel 
Lévinas and the concept of fraternal law developed by Eligio Resta. These possibilities allow 
for the reconstruction of a legal and political paradigm of sensitive reason focused on the 
singularity and vulnerability of individuals. The specific objectives are: 1) To understand the 
intersectional invisibility that characterizes migrants with disabilities, based on the multiple 
oppressions they face; 2) To propose a connection between the ethics of alterity and fraternal 
law as a foundation for inclusive public policies based on ethical responsibility for the Other 
and recognition of the singularity and difference of individuals. The metaphenomenology of 
alterity and the transdisciplinarity of Fraternal Law are used to analyze the social phenomena 
that imply an understanding of disability, supported by bibliographic and documentary 
research. Therefore, the question arises: to what extent does the interplay between the ethics 
of alterity and fraternal law contribute to overcoming the ableist and exclusionary structures 
that permeate public policies aimed at migrants with disabilities? This interplay makes it 
possible to break with the logic of functionalist normativity, shifting the focus of inclusion from 
equality to a perspective of recognition of difference and ethical and legal responsibility for the 
Other, thus providing alternative pathways for the realization of human rights for people with 
disabilities in the context of migration. 

 
Keywords: Persons with disabilities. Migrants. Ethics of alterity. Fraternal law. Human rights.  

 

1 INTRODUÇÃO 

  

A deficiência é parte inerente da condição humana, uma vez que, ao longo da 

vida, grande parte da população vivenciará algum grau de limitação temporária ou 

permanente, principalmente com o avanço da idade, fator que coloca em evidência a 

questão moral e política acerca da temática que tende a se intensificar diante das 

mudanças demográficas e do envelhecimento populacional (Organização Mundial de 

Saúde, 2012). Considerando esse cenário, ao longo do tempo, o reconhecimento da 

diversidade humana como traço constitutivo da própria humanidade tem contribuído 

para expor e problematizar preconceitos, estereótipos e práticas discriminatórias 

historicamente dirigidas a indivíduos em razão de sua raça, classe, sexo, gênero, 

nacionalidade, deficiência, etnia e/ou orientação sexual, entre outros marcadores 

interseccionais da diversidade. Essas formas de discriminação revelam a existência 

de uma estrutura social normatizadora, responsável por definir os corpos dignos de 

visibilidade e inclusão social, emergindo dessa sistemática excludente a 

corponormatividade enquanto dispositivo de poder, o qual estabelece, naturaliza e 



 

3 

 

valoriza determinados padrões de aparência física e funcionamento corporal, de modo 

a condicionar ao campo da anormalidade aqueles corpos que escapam a esse ideal.  

Sob esse aspecto, contemplando a premissa de que a saúde é um bem 

comum da humanidade e um direito humano fundamental à manutenção de uma 

existência vivida na dignidade, de acordo com o Relatório Mundial sobre a Deficiência, 

elaborado pela Organização Mundial de Saúde (2012), as pessoas com deficiência 

apresentam piores indicadores em relação ao acesso a serviços de saúde, registram 

níveis mais baixos de escolaridade e enfrentam menores oportunidades de 

participação econômica, fatores que, em conjunto, contribuem para que essa 

população integre as taxas mais elevadas de pobreza. Nesse panorama eivado por 

processos de precariedade de vida, ancora-se a intersecção entre a condição da 

deficiência e o fenômeno migratório, tendo em vista que os migrantes com deficiência 

são atravessados de forma muito mais abrupta por perspectivas de vulnerabilidade no 

contexto de (sobre)vivência humana. Na seara dos movimentos de mobilidade 

humana pelas migrações, o migrante com deficiência resta escorraçado para as 

bordas da trama histórica devido a sua condição existencial, acontecimento que 

repercute na seara dos direitos humanos, com ênfase para a complexa (in)efetivação 

do direito humano à saúde. 

“Vidas precárias”, “vidas abjetas”, “vidas nuas”, ou seja, vidas despidas de 

direitos entram em ascensão no cerne dos movimentos migratórios e norteiam 

biografias (perfil dos migrantes pautado nos marcadores interseccionais da 

diversidade) e cartografias (sentido dos movimentos migratórios: sul-sul, norte-sul, 

sul-norte, norte-norte), encarnadas no corpo dos migrantes com deficiência. Dessa 

forma, o presente artigo busca analisar a condição da pessoa com deficiência em 

contexto de migração a partir da interseccionalidade entre a ética da alteridade, 

proposta por Emmanuel Lévinas, e a dimensão transdisciplinar do direito fraterno 

desenvolvida por Eligio Resta, enquanto possibilidades para a reconstrução de um 

paradigma jurídico e político de razão sensível voltado para a singularidade e a 

vulnerabilidade do “ser migrante”. Para tanto, a problemática que norteia esse estudo 

pode ser sintetizada no seguinte questionamento: em que medida a imbricação entre 

a ética da alteridade e o direito fraterno contribui para a superação das estruturas 

capacitistas e excludentes que atravessam as políticas públicas voltadas para 

migrantes com deficiência? Esse é o questionamento que norteia a análise a seguir 

para vislumbrar os desdobramentos de seus limites e possibilidades de discussão. 



 

4 

 

Nesse contexto, a ética da alteridade levinasiana emerge como um referencial 

teórico potente para a superação das lógicas hegemônicas que reduzem o outro à 

invisibilidade e à neutralização da diferença, sendo que, somente a partir do 

reconhecimento da singularidade dos sujeitos e, consequentemente, da diferença, 

será possível deslocar a centralidade do eu para uma responsabilidade ética 

incondicional frente a vulnerabilidade exposta no rosto do Outro. No mesmo ritmo de 

razão sensível, a dimensão transdisciplinar da Teoria do Direito Fraterno, 

desenvolvida pelo jurista italiano Eligio Resta, possibilita desvelar os complexos 

paradoxos incutidos na esfera da diversidade do “ser migrante”, com ênfase para os 

marcadores interseccionais da nacionalidade e da deficiência, à medida em que 

aposta na potência do mecanismo da fraternidade de ser incorporado no mundo real 

para construir um novo horizonte de civilização de vida capaz de produzir “pactos 

jurados em conjunto” para e pela humanidade enquanto espaço comum compartilhado 

de reconhecimento do conteúdo valorativo do ser humano.  

Diante disso, recorre-se à metafenomenologia da alteridade como ferramenta 

para analisar os fenômenos sociais que implicam a compreensão da deficiência em 

contextos marcados por múltiplas vulnerabilidades. Para tanto, Jacques Derrida 

(1989), ao examinar o pensamento de Emmanuel Lévinas no texto Violência e 

metafísica, refere que a excelência ética baseada no ser propõe um distanciamento 

do ser e das categorias que o descrevem, desenhando o lugar da metafísica como 

metafenomenologia. Assim, o “prefixo ‘meta’ almeja dar ênfase à transgressão da 

fenomenalidade, à metafísica expressa pela transcendência que gravita em torno da 

ideia de infinito”, havendo a necessidade em resguardar a distância apesar da 

existência de toda proximidade face ao acolhimento do Outro, de modo que somente 

assim torna-se possível a radicalidade da alteridade (Lima, 2020, p. 172). Portanto, a 

metafenomenologia da alteridade compreende o Outro como desejo metafísico que 

se orienta para algo inteiramente diverso (Lévinas, 1980), constituindo, assim, o 

método norteador deste trabalho. 

Pela lente teórica do Direito Fraterno, adota-se a esfera da “Metateoria” 

enquanto perspectiva de análise a respeito do fenômeno migratório interseccionado 

com o marcador da deficiência. Assim, como Metateoria, o Direito Fraterno incorpora 

a dimensão da técnica, “no sentido ambivalente implícito sempre no contexto da sua 

utilização. Assim, é fundamental ter presente a idéia de pharmakon, termo grego que 

pode significar, ao mesmo tempo, remédio e veneno, dependendo da forma como 



 

5 

 

utilizamos a própria técnica” (Vial, 2006, p. 120). Sendo assim, “o Direito Fraterno 

prima pela análise transdisciplinar dos fenômenos sociais. A transdisciplinaridade 

significa, antes de tudo, transgredir e, ao mesmo tempo, integrar” (Vial, 2006, p. 120). 

Portanto, parte-se da ideia de que a fraternidade, enquanto mecanismo desvelador de 

paradoxos contribui tanto para promover a inclusão social dos migrantes com 

deficiência, quanto para transcender as estruturas capacitistas e excludentes que 

enrijecem o conteúdo das políticas públicas voltadas para tais sujeitos. 

Tais abordagens teórico-metodológicas (Ética da Alteridade e Direito 

Fraterno) são articuladas à análise bibliográfica e documental, bem como 

instrumentos normativos e políticas públicas correlatas, possibilitando uma leitura 

interdisciplinar, transdisciplinar e crítica do objeto e dos sujeitos da presente 

investigação. Ademais,  visando responder ao questionamento proposto, o artigo 

organiza-se em dois tópicos: inicialmente, busca-se compreender a invisibilidade 

interseccional que marca os migrantes com deficiência, a partir das múltiplas 

opressões que os atravessam; em seguida, propõe-se a articulação entre a ética da 

alteridade e o direito fraterno enquanto fundamentos para políticas públicas inclusivas, 

firmadas na responsabilidade ética pelo Outro e no reconhecimento da singularidade 

e da diferença dos sujeitos.  

 

2 MIGRANTES COM DEFICIÊNCIA, INVISIBILIDADE INTERSECCIONAL E 

SILENCIAMENTOS INSTITUCIONAIS 

  

 Compreendida a partir de uma perspectiva social e interseccional, a 

deficiência revela-se como um marcador de desigualdade que não atua isoladamente, 

mas se articula com outros eixos de opressão, os quais reforçam estigmas e 

discriminações que contribuem para a marginalização dessa população que, para 

além das características específicas insurgidas da deficiência, se deparam com 

barreiras arquitetônicas, atitudinais e institucionais que consolidam um cenário de 

múltiplas desigualdades. Nesse sentido, as interseções entre capacitismo e outras 

formas de discriminação reproduzem um ciclo de invisibilidade que dificulta o acesso 

a direitos, restringindo, portanto, uma participação social plena dessa população. 

Sob esse aspecto, historicamente, a compreensão e a abordagem da 

deficiência passaram por diferentes paradigmas, dos quais se destacam o modelo 

biomédico e o modelo social. O modelo biomédico, que predominou durante grande 



 

6 

 

parte do século XX, concebe a deficiência como um problema individual, centrado na 

condição médica ou patológica que deve ser tratada, corrigida ou, sempre que 

possível, curada. Nessa lógica, a deficiência é reduzida à anormalidade ou à falha no 

funcionamento do corpo ou da mente, o que justifica intervenções terapêuticas e de 

reabilitação, com o objetivo de adequar o indivíduo a um padrão de normalidade 

previamente estabelecido, que define quais corpos são considerados funcionais e 

produtivos. Tal perspectiva desconsidera a deficiência como expressão legítima da 

diversidade humana e a enquadra como um desvio a ser eliminado ou, no mínimo, 

mitigado, reforçando a marginalização e o distanciamento social das pessoas que 

fogem ao ideal normativo de corporeidade. 

Em contrapartida e, tendo em vista a urgência social de romper com essa 

visão limitadora e segregante, o modelo social propõe a deficiência como 

manifestação da diversidade humana, em que o corpo com impedimentos, seja da 

ordem física, intelectual ou sensorial, ao ter essa característica ignorada pelas 

barreiras sociais que não reconhecem suas diferenças, provocam a experiência da 

desigualdade, figurando a opressão não no impedimento do corpo, mas no resultado 

de uma sociedade não inclusiva (Diniz; Barbosa, 2009). Sendo assim, o modelo social 

centra-se na perspectiva política da deficiência, deslocando o que antes no modelo 

biomédico voltava-se para o corpo com lesão, para uma deficiência conceituada a 

partir do resultado das múltiplas barreiras que restringem a autonomia e participação 

desse sujeito na vida social. 

Embora essa mudança de paradigma represente um avanço conceitual 

significativo, a realidade empírica revela que os obstáculos à inclusão permanecem 

expressivos, em razão dos dados mais recentes disponíveis em nível global 

evidenciarem que a superação das barreiras e a efetivação dos direitos das pessoas 

com deficiência ainda é uma realidade longe de ser concretizada. Segundo o Relatório 

Mundial sobre a Deficiência, estima-se que mais de 1 bilhão de pessoas, 

aproximadamente 15% da população mundial com base nas estatísticas de 2010, 

estariam vivendo com algum tipo de deficiência, sendo que cerca de 200 milhões 

experimentam dificuldades funcionais consideráveis (Organização Mundial da Saúde, 

2012). 

Porém, de acordo com o Global report on health equity for persons with 

disabilities, elaborado pela Organização Mundial de Saúde em 2022, essa estimativa 

aumentou para 1,3 bilhões de pessoas no mundo, cerca de 16% da população global 



 

7 

 

estão em condição de deficiência. A majoração desse quantitativo na última década é 

devido a diferentes mudanças demográficas e epidemiológicas, como o crescimento 

populacional e o aumento do número de pessoas com doenças crônicas não 

transmissíveis, que estão vivendo mais e envelhecendo com limitações funcionais 

(Organização Mundial de Saúde, 2022). 

Nesse sentido, a deficiência não é determinada exclusivamente pela condição 

física, intelectual, sensorial ou psicossocial do indivíduo, mas pela interação complexa 

entre essa condição e o contexto ambiental em que a pessoa vive. Assim, barreiras 

estruturais e atitudinais, como a inacessibilidade em serviços de educação, transporte, 

emprego e assistência médica, podem limitar severamente a participação social plena 

e em igualdade de condições, sendo essa disparidade de condições socioeconômicas 

e a infraestrutura de suporte, determinantes cruciais para a forma como a deficiência 

é vivida e para a extensão de sua repercussão na autonomia e na qualidade de vida 

dos sujeitos (Organização Mundial de Saúde, 2022). 

A partir dessa interação complexa entre a deficiência a as barreiras estruturais 

e atitudinais, revela-se como fator predominante que a deficiência pode criar ou 

agravar situações de pobreza, quando se considera essa relação bidirecional entre a 

exclusão social e a privação econômica; “o fato de que a deficiência pode criar ou 

piorar a pobreza é óbvio” (Eide; Ingstad, 2011, p. 5, tradução nossa). Sendo assim, os 

mecanismos que conectam deficiência e pobreza variam de acordo com o contexto, 

tendo em vista a relação direta entre a natureza que a pobreza assume em cada 

realidade, o que implica diferenças significativas entre localidades de alta e baixa 

renda (Eide; Ingstad, 2011). 

Dessa forma, a limitação de acesso à educação e as diversas barreiras físicas 

existentes, são fatores que condicionam as pessoas com deficiência a aceitarem 

empregos de baixa remuneração e com salários menores em relação aos colegas 

sem deficiência (Eide; Ingstad, 2011). Além disso, pessoas cronicamente em situação 

de pobreza estão demasiadamente expostas a problemas de saúde e lesões, os quais 

podem ocasionar uma deficiência por diversos fatores, como por exemplo, a 

dificuldade que esses indivíduos têm em procurar auxílio para questões de doença 

que, por intervenções simples, são normalmente curáveis, bem como uma série de 

comprometimentos que não derivam de aspectos congênitos, como as moradias 

insalubres, a falta ou o fornecimento inadequado de saneamento básico, água, fome 

e desnutrição majoram a probabilidade desses sujeitos serem vítimas de violência ou 



 

8 

 

de acidentes em decorrência de conflitos armados, guerras ou hostilidades das áreas 

em que vivem (Piccolo, 2022). 

Sob esse aspecto, é imprescindível compreender a complexidade que 

permeia a realidade das pessoas com deficiência, tendo em vista que a pobreza 

potencializa e ocasiona a deficiência, bem como a própria deficiência, diante da 

escassez de oportunidades de inserção social e silenciamentos das instituições, induz 

a pobreza e outras patologias sociais (miséria, desigualdade, exclusão, preconceito, 

discriminação, etc.). Para tanto, quando adiciona-se ao elemento da deficiência o 

fenômeno migratório, a probabilidade de vivência de múltiplas formas de exclusão e 

vulnerabilidade social se intensifica, uma vez que se interseccionam aos fatores 

iniciais limitadores da inclusão da pessoa com deficiência, barreiras linguísticas, 

culturais, jurídicas e estruturais. A título conceitual, numa dimensão transnacional4, a 

migração é inserida no contexto dos movimentos globais de mobilidade humana, à 

medida que o “ser migrante” pode ser compreendido enquanto aquele sujeito que se 

desloca do país de origem, percorrendo os países de trânsito e chegando no país de 

destino. Do mesmo modo, existem movimentos migratórios de retorno.  

As migrações ocorrem por multifacetados fatores que vão desde as dinâmicas 

migratórias desencadeadas em razão da procura por melhores condições de vida, até 

os grandes deslocamentos humanos em razão de graves violações de direitos 

humanos. Logo, “o migrante é um sujeito que se dinamiza em vários horizontes (local, 

regional, nacional, internacional, etc.) e (res)significa os contextos territoriais em que 

se movimenta, haja visto que a sua possibilidade de abertura para o mundo fomenta 

novas perspectiva de ser/estar/viver” (Dutra; Sturza, 2022, p. 117). O presente século 

testemunha a intensificação das migrações, acontecimento que metamorfoseia o 

cerne das relações sociais, à medida que a mobilidade humana precisa ser 

reconhecida em toda a sua complexidade e especificidade. Nessa complexidade, 

processos de vulnerabilidade e de precariedade existencial circundam a existência do 

                                                           
4 No pensamento de Nina Schiller, Linda Basch e Cristina Blanc, o uso do adjetivo ““transnacional” nas 

ciências sociais e estudos culturais reúne os diversos significados da palavra, de modo que a 
reestruturação do capital globalmente é vista como ligada à importância diminuída das fronteiras 

nacionais na produção e distribuição de objetos, ideias e pessoas. Os processos transnacionais são 
vistos cada vez mais como parte de um fenômeno mais amplo de globalização, marcado pelo 

desaparecimento do estado-nação e pelo crescimento das cidades mundiais que servem como nós-
chave da acumulação de capital da comunicação e do controle flexíveis” (Schiller; Basch; Blanc, 2019, 
p. 355). 



 

9 

 

“ser migrante” que é atravessado por marcadores interseccionais5 da diversidade 

(gênero, raça, classe, nacionalidade, deficiência, status migratório, entre outros). 

Nessa significação, “o “ser” do corpo ao qual essa ontologia se refere é um 

ser que está sempre entregue a outros, a normas, a organizações sociais e políticas 

que se desenvolveram historicamente a fim de maximizar a precariedade para alguns 

e minimizar a precariedade para outros” (Butler, 2020, p. 16). Sendo assim, “a 

precariedade implica viver socialmente, isto é, o fato de que a vida de alguém está 

sempre, de alguma forma, nas mãos do outro” (Butler, 2020, p. 31). A respeito da 

vulnerabilidade, concebe-se que “pessoa vulnerável é aquela que resta em “situação 

ou condição em que pode ser ferida, machucada, violada ou prejudicada. [...] Indica a 

condição de sujeitos ou grupos que se encontram em situações ou condições em que 

podem ser atacados ou estão indefesos, fragilizados, fracos” (Lussi, 2017, p. 726). As 

condições de vulnerabilidade se apresentam de forma mais amplificada para os 

migrantes com deficiência, em razão da funcionalidade dos marcadores 

interseccionais da diversidade, tais como “por questões de gênero, idade, situação 

familiar, identidade sexual, condição laboral, condição migratória, saúde, violência ou 

criminalidade” (Lussi, 2017, p. 728).  

As situações de vulnerabilidade e de precarização das condições de vida 

manifestam-se não apenas nos países de origem, mas também nos territórios de 

trânsito e de destino. Tratam-se de dinâmicas complexas e itinerantes que atravessam 

e acompanham os processos de mobilidade humana, em que pese haja a 

imprescindibilidade de reconhecer os migrantes com deficiência para além das 

dimensões da vulnerabilidade e da precariedade. Observa-se uma miscelânea de 

déficits de estratégias e a ausência de políticas de hospitalidade adequadas, o que 

resulta na potencialização de práticas discriminatórias e na criação de barreiras que 

dificultam o processo de integração e inclusão dos migrantes no país de destino. Essa 

problemática se torna ainda mais complexa quando interseccionada com a condição 

das pessoas migrantes com deficiência, que enfrentam uma dupla vulnerabilidade: a 

marginalização decorrente do deslocamento forçado e a exclusão estrutural ligada à 

                                                           
5 A interseccionalidade investiga como as relações interseccionais de poder influenciam as relações 

sociais em sociedades marcadas pela diversidade, bem como as experiências individuais na vida 
cotidiana. Como ferramenta analítica, a interseccionalidade considera que as categorias de raça, 

classe, gênero, orientação sexual, nacionalidade, capacidade, etnia e faixa etária – entre outras – são 
inter-relacionadas e moldam-se mutuamente. A interseccionalidade é uma forma de entender e explicar 
a complexidade do mundo, das pessoas e das experiências humanas (Collins; Bilge, 2020, p. 16-17). 



 

10 

 

deficiência, em razão de que a ausência de políticas públicas sensíveis a essas 

intersecções intensifica os obstáculos de acesso a serviços básicos, oportunidades 

de trabalho e participação social, configurando um cenário de múltiplas violações de 

direitos humanos e comprometendo, de forma ainda mais grave, a dignidade do “ser 

migrante” atravessado pelo marcador da deficiência.  

Sob a égide da imbricação entre o fenômeno migratório e o elemento da 

deficiência, sabe-se que “Pessoas com deficiência estão frequentemente entre os 

grupos mais vulneráveis e desproporcionalmente afetados em situações de migração 

e deslocamento forçado” (Migration Data Portal, 2023). Ainda, “Dentro da população 

de pessoas em movimento com deficiência, subgrupos como migrantes mais velhos 

e mulheres e meninas migrantes com deficiência são particularmente vulneráveis” 

(Migration Data Portal, 2023). Nesse enredo, sabe-se que “migrantes e pessoas com 

deficiência são populações  heterogêneas,  que  podem  demandar  medidas  de  apoio  

variadas” (Dias; Silva; et.al., 2025, p. 02). De acordo com o Migration Data Portal, a 

mobilidade humana pelas migrações perfectibiliza-se enquanto um fenômeno que 

pode produzir deficiências ou potencializar as já existentes: 

 

No entanto, o conhecimento sobre migração ou deslocamento forçado e 
deficiência é limitado porque os dados sobre deficiência muitas vezes não 

são coletados. Quando são, os métodos de coleta de dados não são 
padronizados, o que dificulta a comparação de dados entre países. A forma 

como a deficiência é definida também representa um desafio ao tentar 
comparar os dados existentes. Os critérios para definir deficiência para fins 
de coleta de dados também diferem entre países e organizações (Migration 

Data Portal, 2023, s.p.). 

 

Logo, as existências dos migrantes e das pessoas com deficiência “na  

sociedade capitalista contemporânea, têm sido normalizadas a partir de parâmetros 

de capacidade hierarquizantes que desqualificam e invisibilizam  possibilidades  

múltiplas  de  existência  e  de  proteção  social” (Dias; Silva; et.al., 2025, p. 02). 

Portanto, a lógica capacitista acopla-se às complexidades que circundam os 

processos de mobilidade humana pelas migrações do “ser migrante” com deficiência, 

produzindo um horizonte de anomia em detrimento de tais sujeitos em deslocamento. 

Nessa perspectiva, o capacitismo detém sua significação enquanto categoria que se 

traduz em horizontes situacionais de “discriminação, quanto uma racionalidade 

corponormativa que indica o que as pessoas com deficiência podem ou são capazes 



 

11 

 

de fazer, sob a premissa de um ideal de funcionalidade plena, que circunscreve 

valores de produtividade e independência” (Dias; Silva; et.al., 2025, p. 02). 

Sob a operacionalização da lógica capacitista, a racionalidade corponormativa 

atua em detrimento dos migrantes com deficiência, com o cunho de (re)produzir 

barreiras e obstáculos que complexificam a (sobre)vivência destes corpos em trânsito, 

principalmente, no contexto do “livre exercício do direito de movimentação e de acesso 

a um padrão de vida e proteção social adequados” (Dias; Silva; et.al., 2025, p. 02). 

Sendo assim, constata-se que multifacetadas manifestações existenciais dos 

migrantes com deficiência são forjadas por intermédio de “mecanismos  de  opressão,  

conforme seu  posicionamento  em  avenidas  identitárias marcadas por relações de 

poder e subordinação, sensíveis à nacionalidade, raça/cor/etnia, classe social,  faixa-

etária,  dentre  outros  marcadores sociais  da  diferença” (Dias; Silva; et.al., 2025, p. 

02). Tais processos forjadores perpetrados por lógicas capacitistas e excludentes 

repercutem no âmbito da proteção social que norteia as políticas públicas e 

ações/práticas/estratégias implementadas pelo Estado, à medida em que torna-as 

impossíveis de serem acessadas conforme a construção social da figura do migrante 

como o “Outro”. 

Inexistem dados oficiais a respeito da existência de migrantes com deficiência, 

“o que existem estimativas. Em 2020, estimava-se que 12 milhões de pessoas na 

população de deslocamento forçado eram pessoas com deficiência, mas a 

prevalência é provavelmente maior” (Migration Data Portal, 2023). Sobre isso: 

 

Em geral, as fontes de dados existentes sobre pessoas com deficiência em 
mobilidade fornecem informações em nível nacional ou local, ou sobre grupos 

ou subgrupos específicos. Lacunas de dados, como a falta de dados 
disponíveis ou oportunos, a falta de conjuntos de dados e métodos de coleta 
harmonizados, juntamente com os desafios na definição de deficiência para 

comparar conjuntos de dados entre países, precisam ser abordadas para 
ajudar a fornecer um panorama global mais claro da mobilidade humana e da 

deficiência para a formulação de políticas e implementação de programas, 
bem como para o acompanhamento de metas relacionadas nos Objetivos de 
Desenvolvimento Sustentável (Migration Data Portal, 2023, s.p.). 

 

Em conformidade com a estatística sobre o percentual global de pessoas com 

deficiência “de 15% da OMS e do Banco Mundial, estima-se que 12,4 milhões dos 

82,4 milhões de pessoas que foram deslocadas à força em todo o mundo no final de 

2020 eram pessoas com deficiência (análise da OIM com base na OMS, 2011 e 

ACNUR, 2021)” (Migration Data Portal, 2023). Conforme tal panorama, sabe-se que 

https://www.who.int/teams/noncommunicable-diseases/sensory-functions-disability-and-rehabilitation/world-report-on-disability
https://www.unhcr.org/flagship-reports/globaltrends/


 

12 

 

“certas formas de migração, como o deslocamento e a migração irregular, estão 

associadas a um aumento da vulnerabilidade. Com o deslocamento, comunidades e 

famílias se dividem. A dispersão também traz consigo inseguranças e desvantagens” 

(International Organization for Migration, 2016, p. 01). A vista disso, a deficiência 

potencializa “a vulnerabilidade que todos os migrantes experimentariam, e a literatura 

atual reconhece que "pessoas com deficiência são um dos grupos mais vulneráveis e 

socialmente excluídos em qualquer comunidade deslocada ou afetada por conflitos” 

(International Organization for Migration, 2016, p. 01). 

Sobretudo, compreender a invisibilidade interseccional que marca os 

migrantes com deficiência implica reconhecer que suas experiências e 

(sobre)vivências são atravessadas por múltiplas formas de opressão que se 

sobrepõem e se reforçam mutuamente, (re)produzindo exclusões complexas e 

persistentes que obstaculizam o acesso dessa população aos seus direitos. Por isso, 

propõe-se a articulação entre a ética da alteridade e o direito fraterno como 

fundamento teórico e normativo para a formulação de políticas públicas inclusivas, 

capazes de transcender perspectivas meramente assistencialistas e incorporar uma 

responsabilidade ética efetiva em relação ao Outro (migrante com deficiência). Assim, 

a conjugação desses referenciais teóricos detém potencialidade de ser travestida em 

ações concretas em prol da criação de políticas públicas que não apenas garantam a 

efetivação de direitos na esfera formal, mas que efetivamente promovam a inclusão 

social e o desvencilhamento de lógicas capacitistas e excludentes em prol da 

convivência baseada no reconhecimento e na corresponsabilidade pela humanidade 

como lugar comum. 

 

3 A ÉTICA DA ALTERIDADE COMO FUNDAMENTO DO DIREITO FRATERNO: 

PERSPECTIVAS INCLUSIVAS PARA MIGRANTES COM DEFICIÊNCIA 

  

A compreensão das múltiplas vulnerabilidades que atravessam a experiência 

dos migrantes com deficiência, marcada pela invisibilidade interseccional e pelos 

silenciamentos institucionais, exige uma abordagem teórica que seja capaz de 

deslocar o olhar para além das estruturas normativas tradicionais e dos discursos 

meramente formais sobre a promoção da igualdade. Nesse sentido, faz-se necessário 

recorrer a referenciais que reconheçam a centralidade do Outro (migrante com 

deficiência) na constituição da vida ética e política, de modo a possibilitar repensar as 

https://www.iom.int/
https://www.iom.int/
https://www.iom.int/


 

13 

 

relações sociais e institucionais a partir da responsabilidade e do reconhecimento da 

diferença incorporada nos marcadores interseccionais da diversidade. A partir desse 

contexto, a ética da alteridade, proposta por Emmanuel Lévinas, apresenta-se 

enquanto mecanismo para romper paradigmas voltados para a autorreferencialidade 

do sujeito e como fundamento para a construção de práticas inclusivas que 

respondam à complexidade das experiências humanas, especificamente daquelas 

que se situam nas margens do campo da visibilidade social e jurídico. 

Sendo assim, para compreender as dinâmicas relacionais que conduzem à 

negação da singularidade e à invisibilização dos sujeitos por meio de práticas de 

exclusão e diferença, a teoria levinasiana empreende uma crítica à tradição filosófica 

ocidental, marcada predominantemente do pensamento ontológico, cujo centramento 

da experiência humana é constituído somente no ser e no si mesmo, favorecendo um 

individualismo egocêntrico e um determinismo conceitual que desconsidera a 

responsabilidade pelo Outro. Em contraposição a essa lógica, Lévinas (1980) propõe 

a primazia da ética sob a ontologia, como forma de reconhecer que a responsabilidade 

pelo Outro é anterior a qualquer categorização do ser, constituindo, portanto, uma 

exigência ética originária em que o sujeito não se configura como uma entidade 

isolada e autossuficiente, mas sua constituição se dá pela relação com o Outro, a 

partir da sua singularidade e diferença. 

Contrastando com essa proposta, a tradição filosófica ocidental operou 

majoritariamente sob a lógica do Mesmo, ou seja, pela assimilação da diferença ao 

que já é conhecido, fazendo com que o Outro seja compreendido apenas na medida 

em que pode ser integrado aos esquemas conceituais do sujeito. Todavia, é 

justamente contra essa sistemática que Lévinas dirige sua crítica, no sentido de que 

a alteridade autêntica somente é preservada mediante a resistência à redução do 

Outro a categorias ontológicas. Nessa dinâmica relacional, o Outro apresenta-se 

como alteridade materialmente ética, cujo reconhecimento de sua vulnerabilidade, 

miséria e emergência não decorre de uma empatia conscientemente adotada, mas de 

um responsabilizar-se involuntário, “responsabilidade que responde da liberdade do 

outro, na assombrosa fraternidade humana que a fraternidade por si mesma [...] não 

explicaria ainda a responsabilidade que proclama entre seres separados” (Lévinas, 

2003, p. 54). 

Assim, a alteridade implica, antes de tudo, incorporar a ética no próprio pensar 

e agir (Lévinas, 1997), reconhecendo que o sujeito somente pode ser constituído e 



 

14 

 

concebido através e pelo olhar do Outro, momento em que sua existência é definida 

pela relação estabelecida na interação com esse Outro,  singular e, ao mesmo tempo, 

plural (Lévinas, 2003). Essa interdependência entre os sujeitos revela que a 

identidade individual não se forma apenas a partir de si mesma, mas que sua própria 

existência é definida pela presença e interação com o Outro, como uma forma de 

transcendência de si mesmo, ou seja, a relação com o transcendente manifesta-se 

como uma relação social originada no encontro com o Outro, em sua nudez e miséria 

(Martins; Lepargneur, 2014). 

 

Para além da fome que se satisfaz, da sede que se mata e dos sentidos que 
se apaziguam, a metafísica deseja o Outro para além das satisfações, sem 

que da parte do corpo seja possível qualquer gesto para diminuir a aspiração, 
sem que seja possível esboçar qualquer carícia conhecida, nem inventar 

qualquer nova carícia. Desejo sem satisfação que, precisamente, entende o 
afastamento, a alteridade e a exterioridade do Outro (Lévinas, 1980, p. 22). 

 

É a partir dessa intencionalidade ética de responsabilidade pelo Outro que a 

alteridade será estabelecida, ou seja, “[...] na relação interpessoal, que não se trata 

de pensar conjuntamente o eu e o outro, mas de estar diante. A verdadeira união ou 

a verdadeira junção não é uma junção de síntese, mas uma junção do frente a frente” 

(Lévinas, 2021, p. 63). Nesse contexto, a teoria levinasiana emerge da preocupação 

radical com o Outro, compreendido não como objeto de conhecimento e saberes, mas 

como sujeito absoluto que interpela e invoca do Eu uma resposta, priorizando a 

responsabilidade ética incondicional pelo Outro como origem da vida em comum. Essa 

interdependência nada mais é que a responsabilidade ética pelo Outro; uma relação 

constituída não na indiferença frente àquele Outro, mas na percepção da diferença 

como obrigação ética, face a precariedade e nudez exposta no rosto que é carregado 

de vulnerabilidade e fragilidade, de modo que não há como ser indiferente ao apelo 

contido no rosto de outrem.  

Sob esse aspecto, para Lévinas (2021, p. 83), “a justiça só tem sentido se 

conservar o próprio espírito do des-inter-esse que anima a ideia da responsabilidade 

pelo outro homem. Em princípio, o eu não se arranca à sua primeira responsabilidade; 

sustém o mundo”, em outras palavras, somente a partir da relação constituída nesse 

“des-inter-esse”, o qual demanda uma responsabilidade ética pelo Outro, será 

possível alcançar uma concepção autêntica de justiça. Diante desse contexto, a 

proposta levinasiana exige um movimento de retorno sustentado por uma 



 

15 

 

intencionalidade ética, um desafio prático de produzir justiça a partir da 

responsabilidade por outrem, anterior à própria liberdade, em razão de que “o laço 

com outrem só se aperta como responsabilidade [...]. Fazer alguma coisa por outrem. 

Dar. Ser espírito humano é isso” (Lévinas, 2021, p. 81). 

Nesse sentido, é a partir da singularidade de cada sujeito que a diferença e a 

pluralidade da existência se afirmam como vias de acesso ao infinito, rompendo com 

os limites da fenomenologia ontológica centrada no ser. Tal perspectiva reconhece 

cada sujeito, cada Outro, como único, distinto e múltiplo, afastando-se do pensamento 

de totalidade ancorado exclusivamente nas categorias do ser e abrindo espaço para 

uma compreensão que preserva e valoriza a alteridade em sua irredutibilidade. Diante 

disso, a diferença não deve ser compreendida como desvio de uma norma, mas como 

elemento constitutivo da própria humanidade, em que a “diferença pura” figura como 

acontecimento maior do ser, não sendo apenas um acontecimento qualquer, mas o 

primeiro e mais significativo de todos, estando no cerne do próprio ser, como a sua 

manifestação mais profunda; “[...] o ser, na verdade, se diz na diferença” (Schöpke, 

2012, p. 150). 

Transpondo essa concepção para o contexto dos migrantes com deficiência, 

a ética da alteridade propõe reconhecer que suas experiências não podem ser 

reduzidas a estigmas, categorias normativas ou estatutos de vulnerabilidade que os 

enquadram como exceções à regra social, ao contrário, suas trajetórias expressam 

formas legítimas e singulares de existir, nas quais a diferença não é ausência ou 

limitação, mas dimensão constitutiva da própria humanidade. Sob essa perspectiva, a 

relação com esses sujeitos não deve ser mediada por políticas ou práticas que visem 

apenas sua adaptação a um modelo previamente estabelecido de funcionalidade ou 

pertencimento, mas apesar disso, por um compromisso ético que valorize sua 

irredutibilidade e reconheça a pluralidade constitutiva da própria humanidade. 

Diante disso, somente ao reconhecer o Outro como “heterogeneidade radical” 

(Lévinas, 1980, p. 24) e absolutamente Outro é que se torna possível preservar a 

singularidade dos sujeitos, impedindo que seja absorvida por lógicas de massificação 

e universalização que anulam a diferença. No contexto dos migrantes com deficiência, 

essa compreensão implica reconhecer que suas identidades e experiências não 

podem ser subsumidas a categorias homogêneas de vulnerabilidade, mas demandam 

uma responsabilidade ética que afirme sua pluralidade, sendo nessa seara que a ética 

da alteridade se imbrica com o direito fraterno, pois, ao estabelecer a responsabilidade 



 

16 

 

incondicional pelo Outro como fundamento das relações humanas, fornece a estrutura 

ética para que o direito fraterno manifeste todas as suas potencialidades em prol da 

efetivação dos direitos humanos e da inclusão concreta dos migrantes com deficiência 

no locus da comunidade humana. 

Sob as lentes teóricas do Direito Fraterno, o jurista italiano Eligio Resta 

estabelece a premissa de que a fraternidade atua no locus social enquanto um 

mecanismo capaz de desvelar os complexos paradoxos incutidos na esfera dos 

direitos humanos. No instante em que o desvelamento for perfectibilizado, enquanto 

um projeto civilizatório, a inclusão, o reconhecimento e a responsabilidade são 

concretizadas na humanidade como um espaço comum compartilhado. O paradoxo 

posto em cheque por Resta é o de que: “os Direitos Humanos são aqueles direitos 

que podem ser ameaçados apenas pela própria humanidade, mas que não podem 

encontrar vigor, também aqui, senão graças à própria humanidade” (Resta, 2020, p. 

13). O conceito de fraternidade, resgatado por Resta na obra Il Diritto Fraterno, origina-

se do lema da Revolução Francesa: “Liberdade, Igualdade e Fraternidade”. Segundo 

o autor, essa dimensão permaneceu por longo período sem resolução e foi, em grande 

medida, negligenciada nos discursos revolucionários, que privilegiaram as categorias 

de liberdade e igualdade em detrimento da fraternidade (Resta, 2020). 

Acredita-se que a fraternidade foi condicionada tanto ao esquecimento, como 

encontra “uma grande dificuldade de implementação do princípio básico de que todos 

são iguais, enquanto pertencentes à mesma humanidade, e que as diferenças 

existentes devem enriquecer, aproximar e não distanciar” (Simões; Martini, 2018, p. 

38). No contexto migratório, sabe-se que a modernidade instiga o “processo 

ambivalente da amizade que se torna tanto o lugar da inclusão como da exclusão e 

que, necessariamente, carrega a definição do estranhamento, como uma sombra 

cheia de inquietude, e, junto, a tematização da inimizade” (Resta, 2020, p. 21). O 

resgate da fraternidade revela-se particularmente relevante ao abordar a condição do 

migrante, cuja presença desafia as fronteiras entre inclusão e exclusão impostas pelo 

Estado-nação. A dimensão da paradoxalidade é vislumbrada no momento em que o 

migrante emerge como um sujeito paradoxal: ao mesmo tempo convidado à 

convivência social e percebido como estranho, ele é atravessado pela sombra da 

inimizade e da inquietude que marcam as relações humanas, evidenciando que a 

plena realização da fraternidade implica reconhecer e lidar com o estranhamento 

como componente constitutivo da experiência humana. Porque a figura do “outro” 



 

17 

 

(migrante) como estranho é construída por “pactos sociais” perfectibilizados pela 

civilização dominante que não reconhece a diversidade enquanto elemento 

constitutivo do conteúdo da humanidade. 

Diante da necessidade de fragmentar a lógica da exclusão e ingressar no 

universo pleno da inclusão por intermédio do acesso aos bens comuns da 

humanidade, os direitos humanos “vivem de dimensões que não podem consistir de 

exclusividade, mas de inclusão; posso desfrutar da qualidade da vida somente se, 

contemporaneamente, desfrutam todos os outros” (Resta, 2020, p. 58). É por essa 

aposta que o Direito Fraterno aproxima os distantes, rompe as fronteiras que 

delimitam quem pertence e quem não pertence, quem é o cidadão e o estrangeiro, 

quem deve ser excluído e quem deve ser incluído. No entanto, “o passo não é fácil. 

Porém, desviando o olhar do código do amigo-inimigo e liberando-se daquela 

obsessão singular da política como ideia de neutralização da hostilidade, abrem-se 

outros horizontes” (Resta, 2020, p. 116). 

Diante disso, Eligio Resta ousa propor uma codificação calcada na lógica da 

fraternidade: 

 

Os códigos fraternos estão ali para nos recordar: não é dito que o controle 
dos processos normativos deve sempre estar direcionado a cultivar estados 

de devoção interna dos amigos graças à definição de inimigo. O exemplo das 
legislações sobre a imigração vale para todos, nelas, assustadoramente, a 

inimizade reaparece, e as inquietantes combinações entre guerra e direito se 
reacendem: infelizmente, é verdade que isto ocorra e que prevaleça o míope 
egoísmo de quem pensa sob a perspectiva de pequenas e estéreis devoções. 

Poderia ser diferente, mas nem sempre essas outras possibilidades são 
adequadamente cultivadas (Resta, 2020, p. 116). 

 

Do mesmo modo, “a  fraternidade  possui  um  sentido  anacrônico,  uma  vez 

que ela retorna de uma época em que era esquecida, para a sociedade complexa, na 

qual não significa mais as divisões entre nações, mas justamente o seu contrário, a 

vida em conjunto” (Simões; Martini, 2018, p. 38). A vista disso, “o retorno da 

fraternidade no direito encaminha a sociedade para a compreensão de que o direito é 

vida e, sendo assim, é muito mais do que lei escrita, é fruto de decisão” (Simões; 

Martini, 2018, p. 38). Diante de um contexto marcado pela precariedade e 

vulnerabilidade da vida que lança uma zona de penumbra em detrimento do “ser 

migrante” com deficiência, propõe-se a transformação da realidade social por meio da 

construção de uma sociedade inclusiva orientada pela perspectiva do Direito Fraterno. 

No âmbito da imbricação entre o fenômeno migratório e o marcador da deficiência, 



 

18 

 

busca-se fortalecer a adoção de mecanismos fraternos de cooperação global que 

promovam pactos coletivos e compartilhados.  

Em um cenário tão desafiador, a efetivação da inclusão, o reconhecimento de 

todas as formas de diferença e a concretização dos direitos humanos dos migrantes 

com deficiência requerem a constituição de uma responsabilização compartilhada 

entre comunidade e sociedade, visando à criação de um espaço comum que fomente 

uma cultura fraterna. Sob a ótica teórica da fraternidade, é possível delinear 

estratégias voltadas para a promoção da inclusão para pessoas com deficiência em 

contextos de mobilidade humana, uma vez que a fraternidade “se direciona à 

humanidade como um ‘local comum’, e não como abstração que confunde tudo e 

mascara as diferenças” (Resta, 2020, p. 117). No contexto dos migrantes com 

deficiência, a fraternidade revela-se fundamental para efetivar práticas inclusivas e de 

responsabilidade compartilhadas, envolvendo o protagonismo da humanidade como 

lugar comum.  

Ao instaurar um processo comunicativo capaz de (re)aproximar o Eu e o 

Outro, a fraternidade alcança uma potencialidade transformadora de locus 

problemáticos, promove-se a humanização dos espaços, bem como a 

institucionalização de uma rede de relações humanas pautada na cooperação e no 

acolhimento. Essa dinâmica é particularmente relevante para migrantes com 

deficiência, que frequentemente enfrentam múltiplas camadas de vulnerabilidade e 

precariedade de vida, sendo beneficiados por estratégias que fortalecem vínculos 

sociais, asseguram direitos e contribuem para sua inclusão plena na sociedade. A 

dimensão da fraternidade lança uma nova perspectiva de Direito que se desvencilha 

da “fronteira fechada da cidadania e olha em direção à nova forma de cosmopolitismo 

que não o dos mercados, mas da universalidade dos Direitos Humanos que vai 

impondo ao egoísmo dos “lobos artificiais” ou dos poderes informais que à sua sombra 

governam e decidem” (Resta, 2020, p. 16). Sobretudo, “o pertencer à sociedade não 

é, somente, estar  fisicamente  nela,  dentro  dos  limites  das  nações,  como  era  

entendida  a cidadania  nos  Estados-nações,  mas  sim  incluir,  integrar  as  pessoas  

e  efetivar  seus direitos humanos, independente de identidades” (Simões; Martini, 

2018, p. 40). 

Além disso, a fraternidade atua na superação de binômios adversariais 

(amigo/inimigo, inclusão/exclusão) rumo à pactuação constante “entre sujeitos 

concretos, com suas histórias e suas diferenças, e não com os poderes e os privilégios 



 

19 

 

de posições que escondem o egoísmo através da abstração (dos procedimentos 

neutros, do poder de definição, da escolha da relevância dos temas da decisão, da 

cidadania)” (Resta, 2020, p. 16). Em outras palavras, o Direito fraterno aposta sem 

impor, é uma aversão à colonização do Leviatã, deixa “espaço à “soberania” de cada 

um sobre si mesmo: não a soberania centralizante de um Estado, de uma maioria, de 

um poder de governo, mas aquela dissipada de cada um sobre a própria vida” (Resta, 

2020, p. 16). Nessa proposta, a fraternidade é resgatada no mundo real e atua como 

uma mediadora entre o Eu e o Outro em nome de um encontro que seja capaz de 

restaurar os vínculos humanos que foram estilhaçados pelas lógicas capacitistas e 

excludentes, bem como reconhece as especificidades interseccionais (gênero, raça, 

classe, nacionalidade, deficiência, status, etc) que atravessam os corpos dos 

migrantes com deficiência. 

Nesse sentido, retoma-se a interação entre os dois eixos teóricos (Ética da 

Alteridade e Direito Fraterno), os quais permitem não apenas a crítica às barreiras 

institucionais e sociais, mas também a formulação de políticas públicas que 

efetivamente garantam direitos, promovam autonomia e assegurem a participação 

plena de migrantes com deficiência no locus da humanidade como lugar comum. 

Nesse cenário, a ética da alteridade se apresenta como um referencial teórico que 

confronta as lógicas hegemônicas que reduzem o Outro à invisibilidade e à 

neutralização das diferenças. Somente por meio do reconhecimento da singularidade 

dos sujeitos e da diferença será possível deslocar o foco do eu para uma 

responsabilidade ética incondicional diante da vulnerabilidade revelada no rosto do 

Outro. No mesmo sentido, a dimensão transdisciplinar da Teoria do Direito Fraterno, 

permite compreender os paradoxos complexos inerentes à condição do “ser 

migrante”, considerando marcadores interseccionais como nacionalidade e 

deficiência.  

 

4 CONCLUSÃO 

 

A diversidade humana é traço constitutivo da humanidade e o seu 

reconhecimento tem contribuído para revelar e problematizar práticas discriminatórias, 

estereótipos e preconceitos historicamente difundidos e perpetrados na comunidade 

global. Estas discriminações revelam uma estrutura social que define corpos dignos 

de visibilidade e inclusão, representando uma lógica excludente e de processo de 



 

20 

 

precariedade de vida. Neste panorama de estigmatização estão incluídas as pessoas 

com deficiências, as quais estão frequentemente entre os grupos de maior 

vulnerabilidade, especialmente pelas barreiras estruturais e atitudinais que restringem 

a autonomia e a participação na vida social, fomentando a privação econômica e a 

exclusão social. Esta problemática se complexifica quando interseccionada com a 

condição das pessoas migrantes com deficiência, as quais enfrentam uma 

vulnerabilidade da perspectiva do deslocamento forçado e também da exclusão ligada 

à deficiência. A partir da operacionalização da lógica capacitista, há uma (re)produção 

de barreiras e obstáculos que complexificam a (sobre)vivência do “ser migrante” com 

deficiência, restringindo o livre exercício de direitos. 

Diante desse panorama, a articulação entre a ética da alteridade e o direito 

fraterno é proposta como fundamento teórico e normativo para a formulação de 

políticas públicas inclusivas para além de propostas meramente assistencialistas, de 

modo a incorporar uma responsabilidade ética efetiva em relação ao Outro (migrante 

com deficiência), a partir de uma abordagem teórica capaz de deslocar o olhar para 

além das estruturas normativas tradicionais e dos discursos meramente formais 

acerca da promoção da igualdade, reconhecendo que a responsabilidade pelo Outro 

é anterior a qualquer categorização do ser e que as diferenças são dimensões 

constitutivas da própria humanidade, fomentando a transformação da realidade social 

por meio da promoção da inclusão concreta dos migrantes com deficiência na 

comunidade humana, a fim de que sejam efetivados os direitos humanos por meio de 

práticas inclusivas e responsabilidades compartilhadas, envolvendo o protagonismo 

da humanidade como lugar comum, (re)aproximando o Eu do Outro. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

 

BUTLER, Judith. Quadros de guerra: Quando a vida é passível de luto? 7ª edição. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020. 
 
COLLINS, Patrícia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade [recurso eletrônico]. 
Tradução Rane Souza. 1ª edição. São Paulo: Boitempo, 2020. Disponível em: 
https://cursosextensao.usp.br/pluginfile.php/843831/mod_resource/content/3/Patricia
%20Hill%20Collins%20-%20Interseccionalidade%20(oficial).pdf. Acesso em: 23 ago. 
2025. 
 

https://cursosextensao.usp.br/pluginfile.php/843831/mod_resource/content/3/Patricia%20Hill%20Collins%20-%20Interseccionalidade%20(oficial).pdf
https://cursosextensao.usp.br/pluginfile.php/843831/mod_resource/content/3/Patricia%20Hill%20Collins%20-%20Interseccionalidade%20(oficial).pdf


 

21 

 

DERRIDA, Jacques. Violencia y metafísica: ensayo sobre el pensamiento de 
Emmanuel Lévinas. Traducción Patricio Peñalver. In: DERRIDA, Jacques. La 
escritura y la diferencia. Anthropos: Barcelona, 1989. 
 
DINIZ, Débora; BARBOSA, Lívia; SANTOS, Wederson Rufino dos. Deficiência, 
direitos humanos e justiça. Sur - Revista Internacional de Direitos Humanos, v. 6, 
n. 11, p. 65-77, 2009. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/sur/a/fPMZfn9hbJYM7SzN9bwzysb/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 11 ago. 2025. 
 
EIDE, Arne; INGSTAD, Bennedict. Disability and poverty: A global challenge. Grã-
Bretanha: Policy Press, 2011. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/236903076_Disability_and_Poverty_A_Glo
bal_Challenge. Acesso em: 14 ago. 2025. 
 
INTERNATIONAL ORGANIZATION FOR MIGRATION (IOM). Disability and unsafe 
migration: Data and policy, understanding the evidence. In: Global Migration Data 
Analysis Centre: Data Briefing Series. Issue No. 7, December 2016. Disponível em: 
https://publications.iom.int/system/files/pdf/gmdac_data_briefing_series_issue_7.pdf. 
Acesso em: 23 ago. 2025. 
 
LÉVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito: ensaio sobre a exterioridade. Lisboa: 
Edições 70, 1980. 
 
LÉVINAS, Emmanuel. Humanismo do outro homem. Petrópolis: Vozes, 1993. 
 
LÉVINAS, Emmanuel. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Petrópolis: Vozes, 
1997. 
 
LÉVINAS, Emmanuel. De outro modo que ser o más allá de la esencia. 
Salamanca: Ediciones Sígueme, 2003. 
 
LÉVINAS, Emmanuel. Ética e infinito. Lisboa: Edições 70, 2021. 
 
LIMA, Jamille da Silva. Metafenomenologia da alteridade: por uma significação ética 
da pesquisa geográfica. Geograficidade, v. 10, p. 169-182, 2020. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/geograficidade/article/view/40774/pdf. Acesso em: 11 ago. 
2025. 
 
LUSSI, Carmem. Vulnerabilidade. In: In: CAVALCANTI, Leonardo; BOTEGA, Tuíla; 
TONHATI, Tânia; ARAÚJO, Dina (Orgs.). Dicionário Crítico de Migrações 
Internacionais. Brasília: Editora Universidade de Brasília (UNB), 2017. 
 
MARTINS, Rogério Jolins; LEPARGNEUR, Hubert. Introdução a Lévinas: pensar a 
ética no século XXI. São Paulo: Paulus, 2014. 
 
MIGRATION DATA PORTAL. Disability and human mobility. 2023. Disponível em: 
https://www.migrationdataportal.org/themes/disability-and-human-mobility. Acesso 
em: 23 ago. 2025. 
 

https://www.scielo.br/j/sur/a/fPMZfn9hbJYM7SzN9bwzysb/?format=pdf&lang=pt
https://www.researchgate.net/publication/236903076_Disability_and_Poverty_A_Global_Challenge
https://www.researchgate.net/publication/236903076_Disability_and_Poverty_A_Global_Challenge
https://www.iom.int/
https://publications.iom.int/system/files/pdf/gmdac_data_briefing_series_issue_7.pdf
https://periodicos.uff.br/geograficidade/article/view/40774/pdf
https://www.migrationdataportal.org/themes/disability-and-human-mobility


 

22 

 

ORGANIZAÇÃO MUNDIAL DE SAÚDE (OMS). Relatório mundial sobre a 
deficiência. 2012. Disponível em: 
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/44575/9788564047020_por.pdf. Acesso 
em: 11 ago. 2025. 
 
ORGANIZAÇÃO MUNDIAL DE SAÚDE (OMS). Global report on health equity for 
persons with disabilities. 2022. Disponível em: 
https://www.who.int/teams/noncommunicable-diseases/sensory-functions-disability-
and-rehabilitation/global-report-on-health-equity-for-persons-with-disabilities. Acesso 
em: 12 ago. 2025. 
 
PICCOLO, Gustavo Martins. O lugar da pessoa com deficiência na história: uma 
narrativa ao avesso da lógica ordinária. Curitiba: Appris, 2022. 
 
RESTA, Eligio. O direito fraterno [recurso eletrônico]. 2ª Edição. Tradução de: 
Bernardo Baccon Gehlen, Fabiana Marion Spengler e Sandra Regina Martini. Santa 
Cruz do Sul: Essere nel Mondo, 2020. 
 
SCHILLER, Nina Glick; BASCH, Linda; BLANC, Cristina Szanton. De imigrante a 
transmigrante: teorizando a migração transnacional. In: Cadernos CERU, série 2, 
vol. 30, n. 1, jun. 2019. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/ceru/article/view/158717. Acesso em: 23 ago. 2025. 
 
SCHÖPKE, Regina. Por uma filosofia da diferença: Gilles Deleuze, o pensador 
nômade. Rio de Janeiro: Contraponto, 2012. 
 
SIMÕES, Bárbara Bruna de Oliveira; MARTINI, Sandra Regina. Perspectivas da 
fraternidade na nova lei de migrações brasileira (Lei Nº 13.445/2017). In: Revista 
Chilena De Derecho Y Ciencia Política. Diciembre 2018. E-ISSN 0719-2150. VOL. 
9. Nº 2. PÁGS 34-65. Disponível em: 
https://derechoycienciapolitica.uct.cl/index.php/RDCP/article/view/111/187. Acesso 
em: 24 ago. 2025. 
 
SOUZA DIAS, Francine Souza; NASCIMENTO DA SILVA, Lenir Nascimento; 
CORRÊA MATTA, Gustavo; MOREIRA PESCARINI, Júlia. Ensaio Sobre Deficiência, 
Migração e Proteção Social No Brasil. In: Caderno CRH, 38, e025044. 2025. 
Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/crh/article/view/65129. Acesso 
em: 23 ago. 2025. 
 
VIAL, Sandra Regina Martini. O Direito Fraterno na Sociedade Cosmopolita. In: RIPE 
– Revista do Instituto de Pesquisas e Estudos, Bauru, v. 1, n. 46, p. 119-134, 
jul./dez. 2006. Disponível em: https://core.ac.uk/download/pdf/79069559.pdf. Acesso 
em: 23 ago. 2025. 
 

https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/44575/9788564047020_por.pdf
https://www.who.int/teams/noncommunicable-diseases/sensory-functions-disability-and-rehabilitation/global-report-on-health-equity-for-persons-with-disabilities
https://www.who.int/teams/noncommunicable-diseases/sensory-functions-disability-and-rehabilitation/global-report-on-health-equity-for-persons-with-disabilities
https://revistas.usp.br/ceru/article/view/158717
https://derechoycienciapolitica.uct.cl/index.php/RDCP/article/view/111/187
https://periodicos.ufba.br/index.php/crh/article/view/65129
https://core.ac.uk/download/pdf/79069559.pdf

